


JOURNAL
ETHICS,

ECONOMICS
AND COMMON GOODS

N°22(2),JULY-DECEMBER 2025.

COMMON

GOODS
ETHICS, ‘ G
ECONOMICS



Journal Ethics, Economics & Common Goods, Vol.22,No.2 July-December
2025 biannual publication edited by the Universidad Popular Auténoma
del Estado de Puebla A. C., calle 21 sur 1103, Col. Santiago, C.P. 72410,
Puebla, Puebla. Tel. (222) 2299400, https//ethics-and-economics.com/
jeecg@upaep.mx. Editors: Maria Teresa Herrera Renddn-Nebel. Exclusive
use rights reserved No. 04-2022-071213543400-102, ISSN 2954 - 4254,
both granted by the Instituto Nacional del Derecho de Autor. Technical

responsible: AnaXdchitlMartinezD{azandJavierJoan Herndndezdel Angel.

ISSN: 2954-4254



ESSENTIAL IDENTIFICATION

Title: Journal Ethics, Economics and Common Goods
Frequency: Bi-annual

Dissemination: International

ISSN online: 2954 - 4254

Place of edition: Mexico

Year founded: 2003

DIRECTORY

Editors

Maria Teresa Herrera Rendén Nebel

Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla. México
Facultad de Contaduria y Finanzas

Co-Editor
Shashi Motilal. University of Delhi. India

Design
Ana X6chitl Martinez Diaz
Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla. México

EDITORIAL BOARD

Jérome Ballet. Université de Bordeaux. France

Shashi Motilal. University of Delhi. India

Mathias Nebel. Universidad Popular Auténoma del Estado de
Puebla. México

Patrizio Piraino. University of Notre Dame. United States of
America

GENERAL INFORMATION

The Journal Ethics, Economics and Common
Goods aims to be a space for debate and discussion
on issues of social and economic ethics. Topics
and issues range from theory to practical ethical
questions affecting our contemporary societies. The
journal is especially, but not exclusively, concerned
with the relationship between ethics, economics and
the different aspects of common goods perspective
in social ethics.

Social and economic ethics is a rapidly changing
field. The systems of thought and ideologies
inherited from the 20th century seem to be
exhausted and prove incapable of responding to
the challenges posed by, among others, artificial
intelligence, the transformation of labor and capital,
the financialization of the economy, the stagnation
of middle-class wages, and the growing ideological
polarization of our societies.

The Journal Ethics, Economics and the Common
Goods promotes contributions to scientific debates
that combine high academic rigor with originality of
thought. In the face of the return of ideologies and
the rise of moral neopharisaisms in the Anglo-Saxon
world, the journal aims to be a space for rational, free,
serious and open dialogue. All articles in the journal
undergo a process of double anonymous peer review.
In addition, it guarantees authors a rapid review of the
articles submitted to it. It is an electronic journal that
publishes its articles under a creative commons license
and is therefore open access.

Research articles, research reports, essays and
responses are double-blind refereed. The journal is
bi-annual and publishes two issues per year, in July
and December. At least one of these two issues is
thematic. The journal is pleased to publish articles
in French, English and Spanish.



SCIENTIFIC BOARD

Alain Anquetil. ESSCA. France
Alejandra Boni. Universitat Politecnica de Valéncia. Espafa
Andrew Crabtree. Copenhagen Business School. Denmark
Byaruhanga Rukooko Archangel. Makerere University. Uganda
Clemens Sedmak. University of Notre Dame. United States of America
David Robichaud. Université d'Ottawa. Canada
Demuijnck Geert. EDHEC Business School. France
Des Gasper. International Institute of Social Studies. Netherlands
Flavio Commin. IQS School of Management. Espafia
Frangois- Régis Mahieu. Fonds pour la recherche en éthique économique. France
Felipe Adrian Vasquez Galvez. Universidad Auténoma de Ciudad Juarez. México
Javier Maria Iguifiz Echevarria. Universidad Pontificia de Lima. Pert
Jay Drydyk. Carleton Univeristy. Canada
Jean Marcel Koffi. Université de Bouaké. Cote d’Ivoire
Jean-Luc Dubois. Institute de recherche sur le Développement. France
Jhonatan A. Clausen L. Pontificia Universidad Catolica del Pertd. Peru
John Francis Diaz. Chung Yuan Christian University. Taiwan
Luigino Bruni. Universita Lumen y Sophia. Italia
Mahefasoa Randrianalijaona. Université dAntananarivo. Madagascar
Marianne Camerer. University of Capetown. South Africa
Mario Biggeri. Universita di Firenze. Italia
Mario Maggioni. Universita Cattolica del Sacro Cuore. Italia
Mario Solis. Universidad de Costa Rica. Costa Rica
Michel Dion. Université de Sherbrooke. Canada
Mladjo Ivanovic. Northern Michigan University. United States of America
Oscar Garza Vazquez. Universidad de las Américas Puebla. México
Oscar Ibanez. Universidad Autonoma de Ciudad Judrez. México
Patrick Riordan. University of Oxford. United Kingdom
Pawel Dembinski. Université de Fribourg. Switzerland
Pedro Flores Crespo. Universidad Auténoma de Querétaro. México
Rebecca Gutwald. Ludwig-Maximilians Universitat. Deutschland
Sandra Regina Martini. Universidade Ritter. Brasil
Simona Beretta. Universita Cattolica del Sacro Cuore. Italia
Stacy Kosko. University of Maryland. United States of America
Steve Viner. Middlebury College. United States of America
Volkert Jiirgen. Hochschule Pforzheim. Deutschland



INDEX

RESEARCH ARTICLES
p.8 De la juste épargne a la juste éco-épargne: Repenser Rawls a Iépreuve de I'urgence
écologique

Sébastien Ateba Mintolo and Harole Loic Monthé

p.33 El reflejo imperfecto: Inteligencia Artificial y la huella ontolégica del humano
Seydel Ducosquel
p- 45 Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery

Shashi Motilal and Ayesha Gautam

REVIEW OF PAPERS
p. 67 Herrera Rendon Nebel Maria Teresa (2024). ‘Le travail et la responsabilité morale dans le secteur
travail et la population active mexi-caine, Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 21(1)
p 40-67.

Emmanuel Olivera Pérez



RESEARCH
ARTICLES



DE LA JUSTE EPARGNE A LA JUSTE ECO-EPARGNE: REP-
ENSER RAWLS A CEPREUVE DE LURGENCE ECOLOGIQUE

Sébastien Ateba Mintolo
DR en philosophie. Université Pontificale Grégorienne (PUG), Rome, Italie.
Orcid: 0009-0000-1286-7398

Harole Loic Monthé
Doctorant en philosophie. Université de Yaoundé 1.
Orcid: 0009-0005-1032-5989

RESUMEN

Cet article analyse la capacité du principe rawlsien de « juste épargne » a répondre aux défis posés par
la crise écologique contemporaine, caractérisée par la dégradation accélérée des écosystémes, le change-
ment climatique et Iépuisement des ressources naturelles. Si Rawls a congu ce principe pour garantir
Iéquité socio-économique entre générations humaines, son cadre anthropocentré et l'absence de prise
en compte du capital naturel en révélent aujourd’hui les limites face a F'ampleur des transformations de
PAnthropocene. Larticle montre toutefois que la dynamique intergénérationnelle formulée par Rawls
demeure féconde pour penser la responsabilité envers lavenir. Afin d'adapter cette intuition a I'urgence
écologique, il propose le principe de « juste éco-épargne ». Celui-ci désigne lobligation morale et poli-
tique faite & chaque génération de préserver, maintenir et transmettre les conditions écologiques fon-
damentales permettant la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. En étendant la juste
épargne a la sphére environnementale, la juste éco-épargne affirme que la justice intergénérationnelle
requiert non seulement la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, mais
aussi la sauvegarde d’un environnement sain, résilient et durable. Elle repose sur la reconnaissance du
capital naturel essentiel comme un bien commun non substituable, dont la préservation conditionne la
stabilité des sociétés et la possibilité méme d’'une coopération équitable entre générations. En prolon-
geant ainsi la pensée rawlsienne, le concept de juste éco-épargne offre un cadre normatif renouvelé pour
repenser la justice a Iere de 'urgence écologique et orienter les politiques publiques vers une respons-

abilité écologique étendue.

Mots clés: Crise écologique, justice intergénérationnelle, juste épargne, juste éco-épargne, Rawls.



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

ABSTRACT

This article examines the capacity of Rawls’s principle of “just savings” to address the challenges posed by the contempo-
rary ecological crisis, characterized by the accelerated degradation of ecosystems, climate change, and the depletion of
natural resources. Although Rawls originally formulated this principle to secure socio-economic fairness between human
generations, its anthropocentric framework and its lack of consideration for natural capital reveal significant limitations in
the face of the far-reaching transformations of the Anthropocene. The article nonetheless argues that the intergenerational
dynamic articulated by Rawls remains fruitful for thinking about responsibility toward the future. To adapt this insight to
the ecological emergency, it proposes the principle of “just eco-savings.” This principle designates the moral and political
obligation incumbent upon each generation to preserve, maintain, and transmit the fundamental ecological conditions
required for human life and for the functioning of just institutions. By extending the notion of just savings to the envi-
ronmental sphere, just eco-savings asserts that intergenerational justice requires not only the conservation of economic,
social, and institutional resources, but also the safeguarding of a healthy, resilient, and sustainable environment. It rests on
the recognition of essential natural capital as a non-substitutable common good, whose preservation underpins societal
stability and the very possibility of fair cooperation between generations. By thus extending Rawlsian thought, the concept
of just eco-savings offers a renewed normative framework for rethinking justice in an age of ecological urgency and for

guiding public policy toward an expanded ecological responsibility.

Keywords: Ecological crisis; intergenerational justice; just savings; just eco-savings; Rawls.

JEL: D63, QO01, Q56.



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Introduccion

Caractérisée par la dégradation accélérée des écosystémes, le changement climatique, la perte de bio-
diversité et [épuisement des ressources naturelles, la crise écologique contemporaine simpose comme
un défi majeur qui transcende les frontiéres générationnelles et interroge en profondeur les fondements
de notre rapport au monde. A Torigine de cette crise, la vision anthropocentriste moderne a placé
létre humain au centre de I'univers, légitimant la domination et lexploitation sans limites de la nature.
Renforcée par le paradigme technocratique et le productivisme issus de la révolution industrielle, ce-
tte posture a réduit la nature a un simple réservoir de ressources, occultant sa valeur intrinseque et la

nécessité de respecter les équilibres biophysiques qui soutiennent toute forme de vie.

Les conséquences de cette orientation sont aujourd’hui manifestes : pollution généralisée, déreglement
climatique, extinction massive despeces, fragilisation des écosystemes et menaces directes pesant sur la
survie de 'humanité. Ces atteintes ne concernent pas seulement les populations présentes ; elles engagent
également les conditions dexistence des générations futures. Cest précisément dans cette articulation
entre présent et avenir que la question de la justice intergénérationnelle appliquée a la problématique
environnementale prend toute sa portée philosophique. Cest probablement cela qui justifie lextension
de la théorie rawlsienne de la justice intergénérationnelle aux questions écologiques. Cependant, pré-

cisons d’abord lorientation que Rawls a donné a la justice intergénérationnelle.

Dans la théorie de John Rawls, la justice intergénérationnelle désigne Tobligation morale et politique
dorganiser des rapports équitables entre générations successives. Rawls affirme que les partenaires de la
position originelle doivent choisir des principes « qui définissent ce que les générations doivent laisser a
celles qui leur succedent », principes destinés a assurer « une juste relation entre générations successives
», puisque « la justice comme équité comprend une conception de la justice entre générations » (Rawls,
2009, §22, §44). La justice n'a donc pas seulement une portée synchronique ; elle structure également

la continuité et la durabilité des sociétés humaines.

Ce cadre repose en grande partie sur la notion de biens premiers, définis par Rawls comme « les droits,
libertés, pouvoirs, opportunités, revenus, richesses et les bases sociales du respect de soi que les institu-
tions distribuent ». Ces biens constituent des « moyens polyvalents » que toute personne rationnelle est
censée vouloir, quelles que soient ses fins, car ils conditionnent la possibilité pour chacun de mener une
vie morale, autonome et digne (Rawls, 2009, §15). Parmi eux, Rawls reconnait que les bases sociales du
respect de soi sont le bien premier le plus fondamental, puisquelles rendent possible la reconnaissance

de soi comme personne morale.

Ceest dans cette perspective que Rawls formule le principe de juste épargne, norme centrale de la justice

intergénérationnelle. Celui-ci renvoie a « un accord entre générations pour partager équitablement la

10



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

charge de la réalisation et du maintien d’une société juste ». Il impose a chaque génération de trans-
mettre aux suivantes un capital institutionnel, social et économique au moins équivalent a celui dont

elle a bénéficié.

Comme nous l'avons relevé ci haut, la théorie rawlsienne est étendue aux questions écologiques. De fait,
Plusieurs auteurs ont cherché a étendre la théorie rawlsienne — et en particulier le principe de juste
épargne — afin d’y intégrer les exigences de la crise écologique contemporaine. Jon Mandle et Brent A.
Singer soulignent que la protection de lenvironnement reléve pleinement de la justice et peut s'inscrire
dans le cadre politique rawlsien. Stephen M. Gardiner montre que la dynamique intergénérationnelle
du principe de juste épargne fournit un outil fécond pour penser le changement climatique, & condition
d’introduire des « interventions externes » permettant délargir la théorie a Iéchelle globale. Toutefois,
ces tentatives demeurent souvent empreintes de scepticisme, en raison du cadre essentiellement po-
litique et économique dans lequel s'inscrit la notion de « juste épargne » . Les avantages a distribuer,
dans le deuxieme principe rawlsien, sont principalement des biens dordre socio-économiques. Les
biens premiers, centrés sur ’humain, ne prennent pas en compte la vulnérabilité des écosystemes ni
la dépendance structurelle des sociétés a la stabilité du milieu naturel. Le principe de juste épargne
ne mentionne ni les limites planétaires, ni la nécessité de préserver le capital écologique dont dépend
pourtant lexistence méme d’une société juste. Des lors, une question centrale simpose : le cadre rawl-
sien, dans sa formulation initiale, peut-il réellement répondre a 'ampleur et a la spécificité des défis

écologiques contemporains ?

Clest précisément cette limite épistémologique qui nous pousse a proposer le concept novateur de «
juste éco-épargne ». ». Celui-ci désigne lobligation morale et politique incombant a chaque génération
de préserver, maintenir et transmettre aux générations futures les conditions écologiques fondamen-
tales qui rendent possible la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. Il étend le principe
rawlsien de juste épargne a la sphere environnementale en affirmant que la justice intergénérationnelle
requiert, outre la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, la sauvegarde
d’un environnement sain, résilient et durable. Ce principe considere le capital naturel essentiel comme un
bien commun non substituable dont la préservation constitue une exigence minimale de justice, indis-

pensable a la stabilité sociale et a la possibilité méme d’une coopération équitable entre les générations.

Afin de répondre a cette problématique et dévaluer la pertinence du principe rawlsien face aux défis
écologiques contemporains, il est nécessaire dadopter une démarche méthodologique cohérente avec les
enjeux soulevés par la crise écologique et par la justice intergénérationnelle. Lanalyse qui suit Sappuiera
ainsi sur une méthodologie pluridimensionnelle, combinant I'analyse théorique, et la réflexion pros-
pective, de maniere a embrasser la complexité des questions en jeu et a articuler les différents niveaux

de réflexion.

11



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Dans un premier temps, 'analyse théorique permettra dexaminer les causes, la dynamique et la pro-
fondeur de la crise écologique, ainsi que les responsabilités quelle fait peser sur les générations passées,
présentes et futures. Cette premiére étape vise a mettre en évidence les fondements historiques, éco-
nomiques et anthropologiques de la crise actuelle, afin de montrer en quoi celle-ci constitue un défi

éthique majeur pour la théorie de la justice.

Dans un second temps, [étude portera sur le principe de juste épargne tel que formulé par Rawls, ainsi
que sur les conditions dans lesquelles il peut étre mobilisé pour penser la justice entre générations dans
un contexte d’instabilité écologique. Cette seconde partie cherchera a évaluer sa capacité, mais aussi ses
limites, a répondre aux exigences nouvelles imposées par la dégradation des écosystémes, et a déter-
miner dans quelle mesure ce principe peut étre étendu, ajusté ou repensé pour intégrer les contraintes

environnementales contemporaines.

Enfin, une réflexion prospective ouvrira la voie a une reformulation du principe rawlsien, en montrant
comment celui-ci pourrait étre réajusté pour intégrer pleinement les impératifs écologiques. Cest dans
ce cadre que sera développé le concept de « juste éco-épargne », congu comme un prolongement et un
approfondissement du principe de juste épargne, capable de répondre de maniére plus compléte a la
fragilité des écosystemes et a la nécessité de garantir un développement durable et équitable entre les
générations. Parallelement, une étude empirique viendra éclairer la dimension concreéte de ces enjeux
a partir d'un cas détude précis. Elle permettra dexaminer comment certaines pratiques publiques
peuvent étre interprétées — ou non — a la lumiere du principe de juste éco-épargne, et de mettre en
évidence les obstacles politiques, économiques et institutionnels a la mise en ceuvre d’une véritable

justice environnementale intergénérationnelle.

Ainsi sarticulera le parcours de cet article : La premiére partie, « La crise écologique, un défi qui trans-
cende les générations », analysera la profondeur de la crise écologique et les défis quelle impose aux
générations passées, présentes et futures. La deuxieme partie, « Le principe de juste épargne rawlsien : un
outil pour la justice intergénérationnelle face a la crise écologique », examinera la nature du principe de
juste épargne, son role comme régulateur de la justice intergénérationnelle, les apports contemporains
en faveur d’une extension écologique de la théorie rawlsienne, ainsi que les limites et les critiques de
cette extension. Enfin, la troisieme partie, « Réajuster le principe de juste épargne : vers une théorie de
la juste éco-épargne », proposera une reformulation du cadre rawlsien en vue de fonder une théorie

plus adéquate de la justice écologique intergénérationnelle.

12



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

1. La crise écologique, un défi qui transcende les générations

La crise écologique désigne lensemble des perturbations graves et durables subies par lenvironnement
du fait des activités humaines. Elle se manifeste de plusieurs manieres : la crise climatique, la crise de
la biodiversité, les différentes formes de pollution, la crise des ressources naturelles. Cette crise met en
danger Iéquilibre naturel de la planete et menace la survie de nombreuses especes, voire 'humanité
elle-méme. (Mbessa et Nomo Fouda, 2025, 15).

Pour saisir les racines de cette crise, il importe dexaminer les présupposés philosophiques qui ont
fagonné la modernité occidentale. Parmi eux, l'anthropocentrisme occupe une place déterminante : en
érigeant [étre humain en maitre et possesseur de la nature (Descartes, 1637), en lui attribuant un statut
ontologique et moral supérieur a lensemble du vivant, cette vision du monde a légitimé une exploitation
illimitée des milieux naturels. Cette rupture symbolique et pratique avec le reste du vivant a ouvert la
voie a une logique de domination qui sest intensifiée avec la révolution industrielle et 'avénement du
paradigme technocratique. Lessor des technologies modernes, loin d’atténuer cette posture, l'a ren-
forcée en instaurant un rapport de maitrise et d'arraisonnement ot la nature est reconfigurée comme
un simple « fonds disponible » (Heidegger, 1980 ; Jonas, 1990), soumis aux impératifs de production,

defficacité et de croissance.

1.1. Lanthropocentrisme comme fondement de la crise écologique

Une étude attentive de ses causes révele que la vision anthropocentrique occidentale de la nature cons-

titue I'un des catalyseurs majeurs de cette crise.

Cette vision du monde place létre humain au centre, le considérant comme supérieur a la nature et
doté d’un statut ontologique particulier. Chomme occupe un role central dans la nature parce qu’il est
réputé fondamentalement différent du reste des réalités naturelles. Bien qu’il en fasse partie, il en serait
également détaché, puisqu’il est 'unique étre capable d’accéder a I'intelligibilité du monde. La philosophie
d’Emmanuel Kant exprime avec force ce présupposé anthropocentriste en affirmant la singularité du

sujet humain, seul étre capable de dire «je » et, dés lors, porteur d’'une dignité radicalement supérieure :

« Posséder le Je dans sa représentation : ce pouvoir éleve 'homme infiniment au-dessus de tous les
autres étres vivants sur la terre. Par-13, il est une personne ; et grace a I'unité de la conscience dans
tous les changements qui peuvent lui survenir, il est une seule et méme personne, cest-a-dire un étre
entierement différent, par le rang et la dignité, de choses comme le sont les animaux sans raison, dont

on peut disposer a sa guise. » (Kant, 1798, Livre I, §1).

13



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS EELc6

Dans cette perspective, la raison devient lattribut distinctif qui sépare '’homme de lensemble du vivant.
Elle I'installe dans une posture extérieure a la nature, en position de la maitriser et de la manipuler.
Comme le soulignent Catherine et Raphaél Larrére, la raison « sépare le sujet et lobjet, ouvrant la pos-
sibilité d’'une maitrise expérimentale et technique » (Larrere, 2009, 18). Létre humain se congoit alors
comme un sujet clos, ne reconnaissant d'autre détermination que lui-méme, et nenvisageant le monde
que comme le champ dexercice de son pouvoir : « Ici commence cette maniere détre homme qui con-
siste a occuper la sphére des pouvoirs humains en tant quespace de mesure et daccomplissement de la

maitrise et possession de létant en sa totalité. » ( Heidegger, 1986, 120).

Cette hiérarchisation ontologique, ott 'homme est doté d’'un statut moral exclusif, conduit a I'ildée que
les autres étres nexistent quen tant que moyens. Andrea Cavallini résume parfaitement cette dérive en
écrivant : « Thomme est la mesure et la fin de tout, et le non-humain na aucune valeur intrinséque. »
(Cavallini, 2021, 908).

Dans une telle perspective, les animaux, les terres, les mers, les fleuves ou les plantes cultivées deviennent
des ressources brutes a exploiter. Cette vision du monde, profondément inscrite dans notre « étre au
monde », a faconné des pratiques destructrices. Chomme, se percevant comme extérieur ou supérieur

ala nature, sarroge un pouvoir de domination qui rompt [équilibre des rythmes naturels et cosmiques.

1.2. Révolution industrielle et paradigme technocratique: des dynamiques aggravantes

La révolution industrielle joue également un role essentiel dans I'intensification de la crise écologique.
En effet, le productivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que I'idée de bien-étre par le
progres technique permettent de combler les limites naturelles et donnent acces a de nouvelles compé-
tences. Cette transformation de grande ampleur ne modifie pas seulement les capacités techniques de
I’humanité: elle bouleverse en profondeur son rapport a la nature. Létre humain se congoit désormais
comme capable détendre indéfiniment ses possibilités d'action, de dépasser les contraintes physiques
et biologiques, et de remodeler Ienvironnement selon ses besoins. Cette évolution des comportements
sociaux de ’humanité, centrés sur 'homme, a modifié la relation a la nature, la considérant principa-
lement comme un moyen de satisfaire les besoins matériels. A cet égard, Jean-Paul Deléage observe
qu’« avec I'industrialisation massive, un seuil a été franchi dans les rapports entre les humains et leur
biosphere. » (Deléage, 1991, 268).

Avec la révolution technoscientifique, ’Thomme a ainsi acquis une emprise inédite sur la nature. Mais
cette puissance, loin détre sous controle, sest autonomisée: 'impulsion initiale visant a améliorer les
conditions dexistence sest progressivement muée en logique systémique ou la production, la croissance
et 'innovation deviennent des finalités en elles-mémes. Pire encore, nous dit Heidegger: « La technique

dans son étre est quelque chose que 'homme lui-méme ne maitrise pas » (Heidegger 1995, 258.) Par

14



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

cette assertion, Heidegger révele une dimension essentielle: la modernité technologique nest pas un
simple prolongement rationnel des capacités humaines; elle constitue une structure qui enveloppe et

faconne lexistence, orientant silencieusement les pratiques, les institutions et les représentations du réel.

Ainsi, la technique nest pas un simple outil dont 'homme disposerait librement, mais une force qui
oriente et détermine notre rapport au monde d’une maniere qui échappe a notre controle conscient. En
effet, comme le souligne Heidegger, la technique moderne ne se réduit pas a un ensemble d’instruments
fabriqués pour servir des fins humaines. Elle est une modalité du dévoilement de létre, cest-a-dire
une maniere dont la réalité se manifeste et se structure. Sa logique propre - celle de l'arraisonnement
(Gestell) — impose un rapport instrumental ot les étres ne valent que comme ressources disponibles,

stockables, optimisables.

Dans la pensée antique, la techne (l'artisanat, le savoir-faire) participait a une harmonie avec la nature,
révélant [étre sans le contraindre. En revanche, la technique moderne fonctionne selon un mode qu'Hei-
degger appelle la mise en demeure (Herausfordern), ol la nature est sommée de se livrer comme un
stock de ressources exploitables. Leau nest plus un fleuve mais un réservoir dénergie hydroélectrique,
la forét devient un stock de bois, et ainsi de suite. Ce redéploiement du rapport au monde transforme
profondément la Terre elle-méme en un « fonds » (Bestand), en un support passif destiné a répondre

aux exigences d’un systéme productif qui, désormais, excede la volonté humaine.

Ainsi considérée, la révolution industrielle est 'une des causes majeures de la crise écologique. Le pro-
ductivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que I'idée de bien-étre par le progres technique
donnent acces a de nouvelles compétences et permettent de combler des lacunes naturelles, cest-a-dire
les limitations inhérentes a la nature humaine ou a lenvironnement. Par exemple, I'incapacité humaine
a parcourir rapidement de longues distances a été surmontée grace a 'invention des trains et des avions.
Mais cette capacité nouvelle sest accompagnée d’un bouleversement profond des écosystemes, d'une
accélération des rythmes dextraction des ressources et d'une augmentation des pollutions. En modifiant
les infrastructures matérielles, les rythmes de travail et les modes de vie, la révolution industrielle a

inscrit dans la durée une dynamique dexploitation systématique de la nature.

Le paradigme technocratique peut aussi étre identifi¢é comme un facteur de cette crise. Cette notion
renvoie a une approche dominante dans laquelle les décisions politiques et sociales sont fortement
influencées, voire déterminées, par les avancées technologiques et les expertises scientifiques. La te-
chnocratie repose sur I'idée que la rationalité instrumentale — celle de Tefficacité, de la prévision et du
contrdle — constitue le meilleur cadre pour organiser la société. A priori, ce paradigme semble étre
bénéfique pour le développement et Iépanouissement humain, eu égard a la place qu’il donne a la

science. Cependant, il est une épée de Damocleés sur la téte de 'homme.

15



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Un aspect de ce paradigme contribue a la crise environnementale: cest la croyance en la capacité de la
technologie a résoudre tous les problémes sans remettre en question les modeles économiques ou les
modes de vie. Cette illusion du « solutionnisme technologique » conduit a une fuite en avant: plutot
que de réduire la consommation ou de transformer les structures socio-économiques, il sagit d'inven-
ter de nouvelles technologies supposées compenser les dommages causés par les anciennes. Ce cercle
vicieux aggrave le probléme en entretenant la dépendance a des innovations de plus en plus complexes

et coliteuses.

Ainsi, ce paradigme tend a négliger les considérations sociales, culturelles et écologiques plus larges au
profit d'une approche réductionniste centrée sur la maximisation de lefficacité et de la rentabilité de
la technoscience. Les conséquences imprévues et les externalités négatives de ces interventions tech-
nologiques — par exemple la pollution des milieux naturels ou l'augmentation des émissions de gaz a
effet de serre — sont souvent minimisées, voire ignorées dans les analyses. Le systeme technocratique
privilégie loptimisation des performances a court terme, et relégue au second plan les effets systémiques

et intergénérationnels de nos choix collectifs.

1.3. Une crise intergénérationnelle appelant justice et responsabilité

La crise écologique constitue un défi qui dépasse largement le cadre de la temporalité immédiate pour
s'inscrire dans une dynamique longue, engageant conjointement les générations présentes et futures.
Comme le rappelle avec force Avner De-Shalit, « Les questions environnementales concernent a la fois
les contemporains et les générations futures » (De-Shalit, 1992, 311). Cette affirmation souligne un
point essentiel: la crise environnementale nest pas simplement une difficulté contemporaine, mais un

phénomene structurel qui engage la responsabilité humaine sur plusieurs siécles.

Lun des traits majeurs de cette crise réside dans son inscription dans le temps long. Les effets du
changement climatique, de la dégradation des sols, de leffondrement de la biodiversité ou encore de
lacidification des océans ne se déploient pas dans I'immeédiateté; ils résultent d'accumulations progres-
sives et produisent des répercussions qui se feront sentir bien apres la disparition de ceux qui en sont
aujourd’hui les principaux acteurs. Ainsi, les choix politiques, économiques et technologiques opérés
aujourd’hui produisent des conséquences irréversibles qui conditionneront les conditions de vie des
générations futures. Les enfants daujourd’hui — et plus encore ceux de demain — hériteront d’une

planéte profondément fragilisée si des mesures courageuses ne sont pas adoptées rapidement.

Dans cette perspective, la notion de responsabilité intergénérationnelle occupe une place centrale. Elle
implique de reconnaitre que la justice ne concerne pas uniquement les membres actuels d’'une société,

mais quelle doit également sétendre a ceux qui ne sont pas encore nés. Or, comme lont montré de

16



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

nombreux penseurs de Iéthique environnementale, cette extension de la justice est loin détre intuitive.
En effet, les générations futures ne peuvent ni protester ni revendiquer leurs droits; elles ne disposent
pas d'un pouvoir politique permettant de faire valoir leurs intéréts. Cest pourquoi il revient aux gé-
nérations présentes d'adopter des principes moraux et juridiques capables de protéger leur avenir en

anticipant les conséquences potentielles de nos actions actuelles.

La crise écologique impose donc de recourir a des principes déquité intergénérationnelle. I¥quité exige
que chaque génération transmette aux suivantes un ensemble de conditions minimales permettant la
vie, la santé, la liberté et [épanouissement. Cela inclut non seulement la transmission de ressources
matérielles (eaux, sols, biodiversité, énergies, atmosphere), mais aussi la préservation de la stabilité des
écosystemes, du climat et des régulations naturelles dont dépend toute vie humaine. Ne pas respecter
ces exigences revient a commettre une injustice structurelle envers ceux qui ne peuvent se défendre:

une injustice d'autant plus grave quelle est irréversible.

La justice intergénérationnelle repose également sur I'idée que les générations futures ont des droits
implicites — celui de recevoir une planete habitable, des écosystemes fonctionnels, un climat stable,
mais aussi des institutions capables de garantir la paix, la sécurité alimentaire et I'acces aux ressources
essentielles. En ce sens, lexigence de responsabilité environnementale devient un impératif moral ab-
solu. Il sagit non seulement de limiter les destructions en cours, mais aussi de prévenir activement les
dommages futurs, en adoptant des modes de vie, des systémes économiques et des politiques publiques

compatibles avec la durabilité écologique.

Enfin, cette dimension intergénérationnelle appelle un véritable changement de paradigme moral. Elle

exige de réévaluer le rapport de ’humanité au temps et a la nature. La modernité a souvent été mar-
r . /4 b . r . 14 . . 4 .

quée par une logique du court terme, centrée sur lefficacité immédiate, la croissance économique et la

satisfaction des besoins présents. Or, la crise écologique nous oblige a réintroduire le long terme dans

nos décisions collectives. Elle nous invite a sortir d’'une vision de la nature comme simple ressource au

service de 'Thomme pour renouer avec une conception relationnelle, ot la nature devient un partenaire

a respecter et a transmettre.

Ainsi, la crise écologique révele la nécessité d’'une refondation éthique et politique. Elle démontre que
la justice ne peut étre compléte sans intégrer la dimension intergénérationnelle. Elle nous rappelle que
la Terre ne nous appartient pas: elle nous est confiée pour que nous la transmettions, viable et féconde,

a ceux qui viendront apres nous.

17



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

2. Le principe de juste épargne rawlsien: un outil pour la justice intergénérationnelle

face a la crise écologique

Les problématiques environnementales relevent par nature d'une dimension intergénérationnelle,
en raison de la durée souvent trés longue de leurs impacts et de la nécessité corrélative délaborer des
réponses inscrites dans le temps long. En effet, des phénomenes tels que le changement climatique,
lérosion de la biodiversité ou la pollution des sols et des eaux ne se limitent pas a affecter les populations
présentes : ils compromettent également, parfois de maniére irréversible, les conditions dexistence des
générations a venir. Ainsi, les émissions de gaz a effet de serre produites aujourd’hui continueront de
modifier le climat pendant plusieurs décennies — voire plusieurs siécles — entrainant des répercussions
considérables sur la santé humaine, la sécurité alimentaire, ainsi que sur la stabilité des écosystemes.
Ces effets toucheront des populations qui, nayant pas pris part aux décisions actuelles, en subiront

néanmoins les conséquences les plus lourdes.

Des lors, il apparait indispensable d'adopter une approche éthique et politique tournée vers le long
terme, attentive au bien-étre des générations futures, afin déviter une exploitation irresponsable des

ressources naturelles et de promouvoir une conception exigeante de la justice intergénérationnelle.

Cette préoccupation est d’ailleurs déja au coeur du principe rawlsien de juste épargne, lequel prescrit
la préservation d’'un capital naturel, social et institutionnel suffisant pour permettre aux générations
futures de mener une vie juste et décente. Rawls présente ce principe comme une regle de prudence
collective visant a empécher l'appauvrissement irréversible des ressources et des structures de base de

la société, afin de ne pas compromettre les capacités d'action et les opportunités des générations a venir.

Cette orientation normative a conduit plusieurs théoriciens a proposer une extension environnementale
du principe de juste épargne, bien que Rawls lui-méme lait d'abord pensé dans un cadre essentielle-
ment socio-économique. Toutefois, avant dexaminer les arguments en faveur d’'une telle extension, il

convient dexpliciter avec précision la logique interne et les fondements philosophiques du principe.

2.1. Lancrage du principe de juste épargne dans la position originelle

Dans son ouvrage Théorie de la justice, John Rawls entreprend délucider les fondements moraux et
philosophiques du principe de juste épargne. Son analyse s'inscrit dans un projet densemble : élaborer
les principes susceptibles de régir une société juste. Dans cette perspective, Rawls sattache a déterminer

les conditions nécessaires a lexistence d’un tel ordre social.

Pour ce faire, il sappuie méthodologiquement sur la position originelle, qu’il présente comme une refor-

mulation du cadre conceptuel du contrat social en vue de définir les principes d’une société juste. Pour

18



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

comprendre pleinement sa portée, il convient de la replacer dans le prolongement de létat de nature
chez les philosophes classiques du contrat social et de saisir son articulation avec le voile dignorance,

garant de I'impartialité.

Les théoriciens classiques du contrat social — Hobbes, Locke, Rousseau et Kant — congoivent létat de
nature comme une condition prépolitique antérieure a I'instauration d’'un ordre légitime. Hobbes y voit
un état de guerre de tous contre tous justifiant l'autorité souveraine absolue ; Locke le décrit comme
un état de liberté régi par la loi naturelle et garantissant la propriété ; Rousseau le congoit comme une
situation présociale marquée par légalité et l'autonomie ; Kant enfin dépasse I'approche naturaliste en
faisant du contrat social un impératif rationnel structurant la légitimité du droit et de I'Etat, fondé sur

la volonté universalisable des citoyens.

Rawls s'inscrit dans cette tradition tout en opérant une transformation radicale. Contrairement a ses
prédécesseurs, qui reposent leur modele sur des présupposés anthropologiques — un homme naturelle-
ment égoiste (Hobbes), raisonnable (Locke), libre mais perfectible (Rousseau) ou moralement autonome
(Kant) —, Rawls construit un dispositif procédural qui évite d’assigner une nature fixe a Iétre humain.
Comme il I'indique : « Nous devons, d'une fagon ou d’'une autre, invalider les effets des contingences
particulieres qui opposent les hommes les uns aux autres et leur inspirent la tentation d’utiliser les

circonstances sociales et naturelles a leur avantage personnel. » (Rawls, 2009, 168).

Il propose deés lors un cadre méthodologique ol des agents rationnels, placés dans des conditions
déquité, déterminent les principes fondamentaux de la justice. Loriginalité majeure de sa démarche
réside dans I'introduction du voile d’ignorance, qui empéche les participants de connaitre leur position
sociale, leur richesse, leurs talents ou toute autre caractéristique contingente. Comme il lexplique : «
Tout d’abord, personne ne connait sa place dans la société, sa position de classe ou son statut social ;
personne ne connait non plus ce qui lui échoit dans la répartition des atouts naturels et des capacités,
cest-a-dire son intelligence et sa force. » (Ibid., 168-169). Par cette ignorance méthodologique, Rawls
prévient la formulation de régles orientées vers I'intérét particulier. La position originelle est ainsi congue
pour oftrir une perspective impartialement équitable sur les questions de justice (Munoz-Dardé, 2023,
71). Elle vise a établir les fondements d’'une société juste ou les principes sont choisis selon des critéres

universalisables et dépourvus de partialité.

Rawls fonde ensuite sa conception de la justice comme équité sur deux principes fondamentaux. Le
premier, dit principe de liberté, affirme que chaque personne dispose d’'un droit égal au systeme le
plus étendu de libertés de base égales pour tous, compatible avec un méme systeme de libertés pour
autrui. Le second principe, dit dégalité, stipule que les inégalités sociales et économiques doivent étre
organisées de maniere a ce que, simultanément : (a) lon puisse raisonnablement sattendre a ce quelles

soient a l'avantage de chacun ; (b) quelles soient attachées a des positions ouvertes a tous.

19



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Dans une reformulation ultérieure, Rawls précise ces principes pour mieux en souligner la portée
normative. Le premier principe demeure inchangé, tandis que le second est affiné : les inégalités éco-
nomiques et sociales doivent étre telles quelles soient (a) au plus grand bénéfice des plus désavantagés,
dans la limite d’'un juste principe dépargne, et (b) attachées a des fonctions et positions ouvertes a
tous, conformément au principe de juste égalité des chances. Cette reformulation recentre la justice
sur 'amélioration effective du sort des plus défavorisés et introduit explicitement la dimension inter-

générationnelle a travers le principe de juste épargne.

Le principe de juste épargne est en effet étroitement lié au principe de différence, touchant a la ques-
tion des générations futures. Rawls admet que des inégalités sont possibles a condition quelles soient
organisées de maniére a bénéficier au maximum aux plus désavantagés tout en respectant un juste
principe dépargne. Il écrit : « Les inégalités économiques et sociales doivent étre telles quelles soient
au plus grand bénéfice des plus désavantagés, dans la limite d’'un juste principe dépargne. » (J. Rawls,
2009, 341). Ce principe complete et prolonge le principe de différence en intégrant la question des re-
lations intergénérationnelles : « Il faut que les partenaires se mettent d'accord sur un principe dépargne
qui garantisse que chaque génération recevra son di de ses prédécesseurs et, de son coté, satisfera de

maniére équitable les demandes de ses successeurs. » (Ibid., 327-328).

Lévolution interne du principe de différence mérite attention. Dans une premiére formulation, Rawls
évoque un « avantage raisonnable pour chacun », expression vague qui permet de justifier des inégalités
tant quelles semblent profitables globalement. Dans une seconde formulation, il recentre la légitimité
des inégalités sur l'amélioration concrete de la situation des plus désavantagés. Enfin, dans une troi-
sieme formulation, il intégre le principe de juste épargne, précisant que 'amélioration du sort des plus
défavorisés ne peut compromettre les ressources nécessaires au bien-étre des générations futures. Par

cette évolution, Rawls confére au principe de différence une portée temporelle et morale accrue.

Le principe de juste épargne apparait ainsi comme une composante interne du second principe de justice,
et non comme un principe autonome. Subordonné au principe de différence, il en constitue lexpression
intergénérationnelle. Il joue le role de régulateur temporel, encadrant les décisions structurelles de long

terme touchant aux institutions économiques, sociales et politiques.

Cette intégration souléve plusieurs enjeux majeurs. D’une part, elle articule justice sociale et justice
intergénérationnelle, en exigeant un équilibre entre réduction des inégalités présentes et transmission
d’institutions justes, de ressources et d'un environnement viable aux générations futures. D’autre part,
elle justifie moralement certains sacrifices présents, dans la mesure ou une redistribution excessive
pourrait compromettre la pérennité d’'une société juste. Enfin, elle introduit une dimension temporelle
de lajustice, étendue au-dela du présent et ouverte vers l'avenir, incluant méme implicitement les enjeux

écologiques, puisquelle appelle a la préservation des conditions générales de vie.

20



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

Pour garantir la cohérence et la hiérarchie de ces principes, Rawls énonce trois régles de priorité. La
premiere, la priorité de la liberté, affirme que les libertés fondamentales ne peuvent étre restreintes
que pour préserver lensemble du systéme des libertés et assurer a chacun une liberté équivalente ou
supérieure ; aucune considération économique nautorise leur limitation. La deuxiéme, la priorité de la
justice sur leflicacité, implique que le second principe de justice prime sur la maximisation du bien-étre
agrégé, contre l'utilitarisme qui sacrifierait les plus défavorisés. La troisieme, interne au second principe,
veut que la juste égalité des chances précede lapplication du principe de différence : les inégalités ne
sont acceptables que si tous ont eu, au préalable, des chances réellement égales daccéder aux positions

les plus avantageuses.

Ainsi, I'introduction du principe de juste épargne dans l'architecture rawlsienne constitue une avancée
décisive : elle formalise une regle normative garantissant la pérennité d’'une société juste a long terme
en tenant explicitement compte de la responsabilité envers les générations futures. Elle étend la justice
au-dela des relations contemporaines pour en faire a la fois une justice horizontale (entre membres
d’'une méme génération) et verticale (entre générations). Elle s'inscrit dans une logique de transmission
équitable des ressources et des institutions au sein d’'une société durable. Rawls construit ainsi une
théorie compléte de la justice, articulant droits fondamentaux, égalité des chances, acceptabilité des

inégalités et responsabilité morale envers I'avenir.

2.2.  Le principe de juste épargne comme régulateur de la justice intergénérationnelle

Ce souci de justice intergénérationnelle, qui traverse le principe de juste épargne, est parfaitement illustré
par certains auteurs, tel Axel Gosseries, notamment a travers la métaphore du bivouac. Il compare les
générations a des randonneurs utilisant un abri de montagne: chaque génération doit laisser le bivouac
dans un état aussi bon, voire meilleur, que celui dans lequel elle I'a trouvé, pour les générations suivan-
tes. Il propose, a titre dexemples, quatre régles d’'usage réellement en vigueur dans ce type de lieux :
(1) « Priére de laisser le bivouac aussi propre que vous auriez souhaité le trouver vous-méme - retirez
les déchets laissés par d’autres si nécessaire » ; (2) « Priere de le laisser dans un état aussi bon que celui
dans lequel vous l'avez trouvé » ; (3) « Priére de laisser le bivouac dans un état meilleur que celui dans
lequel vous l'avez trouvé » ; (4) « Il est attendu des randonneurs qu’ils laissent le bivouac dans un état
propre et rangé ». Chacune de ces regles correspond — une fois généralisée — a un principe de justice

intergénérationnelle (Gosseries, 2001, 194).

Cette métaphore du bivouac souligne I'importance des comportements des générations successives
dans la préservation et la transmission des ressources. Nous sommes ici au cceur d’un égalitarisme

intergénérationnel qui constitue 'une des caractéristiques essentielles de la justice intergénérationnelle.

21



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Cet égalitarisme présent chez Rawls se retrouve également chez Brian Barry. Défenseur d'une norme
égalitaire dans la justice intergénérationnelle, Barry affirme qu’« il ne faut pas restreindre Iéventail
global des opportunités offertes aux générations successives » (Barry, 1978, 243). Par cette exigence, il
souligne I'importance de transmettre aux générations futures des conditions de vie équivalentes a celles
dont bénéficient les générations actuelles. Cet « éventail global des opportunités » englobe les ressources
économiques, sociales, environnementales, culturelles et institutionnelles nécessaires a une vie digne
et épanouie. Autrement dit, les décisions prises par une génération ne doivent pas compromettre la
capacité des générations suivantes a accéder a ces opportunités fondamentales. Barry promeut ainsi
une égalité qualitative entre les générations, selon laquelle les générations futures doivent recevoir non
seulement des ressources suffisantes, mais aussi des conditions équitables pour prospérer, que ce soit

en matiére déducation, de droits fondamentaux, denvironnement ou de participation démocratique.

Somme toute, le principe de juste épargne est défini « comme un accord entre générations pour par-
tager équitablement la charge de la réalisation et du maintien d’une société juste » (Rawls, 2009, 330).
Tel que formulé dans sa théorie de la justice, ce principe vise a garantir que chaque génération legue
aux générations futures un capital social et économique au moins aussi abondant que celui hérité des
générations précédentes. Il repose sur I'idée d’'une équité intergénérationnelle, selon laquelle les géné-
rations présentes portent une responsabilité morale a Iégard des générations futures, les obligeant a

préserver les ressources nécessaires a leur bien-étre et a leur épanouissement.

Néanmoins, se pose a ce stade la question de son application dans le domaine environnemental, car
les problemes écologiques contemporains menacent directement la capacité des générations futures a

bénéficier d’'un capital naturel suffisant.

2.3. Extension de la théorie rawlsienne de la justice dans les problématiques écologiques

Avec Jon Mandle, il apparait clairement que la théorie rawlsienne de la justice sociale peut étre étendue
aux problématiques environnementales, dans la mesure ot la sauvegarde de lenvironnement constitue
une exigence fondamentale de justice et ou la dégradation écologique comporte des implications so-
ciales et politiques majeures. Cette extension repose sur une perspective qui considere la conservation
de lenvironnement non comme une simple autorisation, mais comme une exigence de justice a part
entiére. Il convient de noter que cette perspective s'inscrit dans une conception strictement politique

de la justice, excluant tout appel a la valeur intrinséque de la nature (Mandle, 2015, 253).

Cette interprétation, qui propose détendre la théorie rawlsienne de la justice sociale a la question
environnementale, sappuie ainsi sur une vision placant la protection de lenvironnement au cceur

des exigences de justice. Loin détre un simple complément, la préservation de la nature devient une

22



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

condition de possibilité d’une société équitable. Dés lors, la justice ne se limite plus a lorganisation des

rapports entre les étres humains; elle intégre une dimension environnementale essentielle.

Une telle lecture nest pas isolée. Elle rejoint celle de Brent A. Singer, qui soutient également la perti-
nence et la faisabilité d’'une application des principes rawlsiens a Iéthique environnementale (Singer,
1988, 217-231).

Stephen M. Gardiner soutient lui aussi que le principe de « juste épargne » peut étre appliqué aux ques-
tions environnementales, notamment dans le contexte du changement climatique. Il souligne que, dans
le cadre national, ce principe incarne un devoir de transmission intergénérationnelle orienté vers la
création et le maintien d’institutions justes. Ce devoir dépasse largement le simple devoir dassistance:
il ne vise pas seulement a répondre a des besoins urgents ou a compenser des déficits ponctuels, mais
impose une exigence structurelle et durable de justice entre les générations. Ainsi, le principe de juste
épargne ne se contente pas d’aider les plus défavorisés; il cherche a prévenir I'injustice future en posant

les fondements d’'un ordre équitable.

Dans son article « Rawls and climate change: does Rawlsian political philosophy pass the global test? »,
Gardiner fait partie de ceux qui considerent que la philosophie politique de Rawls peut étre appliquée
a [échelle mondiale (Gardiner, 2011, 125-151). S’interrogeant sur la possibilité d’une telle extension,
alors méme que la théorie a été initialement congue pour une seule société domestique, il suggére que
les rawlsiens trouveront les voies les plus fécondes dans des domaines encore peu explorés chez Rawls.
Selon lui, le meilleur moyen détendre la théorie ne réside pas dans les « interventions internes » — telles
que les biens premiers ou la satisfaction des besoins fondamentaux — mais dans les « interventions
externes », encore négligées. Par ce terme, il entend I'introduction de principes, dobligations ou de
mécanismes dépassant le cadre d’'une société fermée et permettant d'aborder la justice a [échelle inter-
nationale ou globale, par exemple par des devoirs de justice entre Etats ou des formes de coopération

mondiale pour la protection du climat.

Gardiner identifie a ce titre cinq axes d’approfondissement interne de la pensée rawlsienne permettant
de répondre aux enjeux environnementaux tout en demeurant fidéles a Iéthique de la justice comme

équité. Il sagit :

(1) de lextension des circonstances de la justice, notamment a travers une approche constitutive qui

prend en compte les conditions écologiques de la coopération sociale ;

(2) de I¢largissement de la conception rawlsienne de la société, a partir d'une vision du développement

centrée sur les capacités et les institutions ;

(3) de l'approfondissement du devoir de maintenir et promouvoir des institutions justes, en intégrant

les contraintes écologiques a la stabilité des structures fondamentales ;

23



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

(4) d’'une relecture du devoir d’assistance aux sociétés défavorisées, en tenant compte des vulnérabilités

environnementales 5

(5) enfin, de l'adaptation du principe de juste épargne aux défis intergénérationnels posés par la crise

écologique.

Ce dernier axe, au cceur de notre analyse, retient particuliérement l'attention de Gardiner. Il observe
que, au niveau national, le principe de juste épargne favorise le devoir de créer et de maintenir des
institutions justes, qu’il constitue une amélioration par rapport au simple devoir d’assistance et qu’il

occupe un statut élevé au sein des principes de justice d’une société libérale (Gardiner, 2011, 143).

Cette approche est également reprise par Nicolas Lavoie. Sappuyant sur les travaux de Russ Manning
(Manning, 1981), Lavoie propose une extension de la théorie rawlsienne intégrant explicitement les
préoccupations environnementales. Selon lui, la préservation de la nature et des écosystemes doit étre
considérée comme une exigence fondamentale de justice, au méme titre que la transmission d’un capital
social ou économique, afin de garantir aux générations futures les conditions d'une vie digne. Il souligne
que la préservation d’institutions justes, assurant lordre public et la protection des droits fondamentaux,
se trouve au ceeur de la théorie de la justice. Or la dégradation environnementale et les pollutions liées
alindustrialisation et a la consommation effrénée portent gravement atteinte a la condition humaine et

déstabilisent la société civile, affectant la santé et restreignant les choix disponibles pour les individus.

Dans cette perspective, Manning propose d’inclure la santé dans I'index des biens sociaux premiers,
considérant qu’il est évident que les individus préférent disposer d’'une meilleure santé. Cette inclusion
tient compte des impacts majeurs de la dégradation environnementale sur la santé humaine, qui limitent

la capacité des individus a mener une vie autonome.

Ces analyses montrent que la théorie de la justice rawlsienne peut non seulement étre appliquée a Iéthique
environnementale, mais aussi étre enrichie par celle-ci. En effet, si cette théorie hiérarchise les besoins
afin d’assurer la protection des libertés fondamentales et une répartition équitable des avantages sociaux,
elle gagne en cohérence et en portée lorsquelle integre la nécessité de préserver lenvironnement. Les
biens environnementaux essentiels apparaissent alors comme des conditions indispensables a lexercice
des droits fondamentaux et a lédification d’'une société véritablement juste et durable. Lintégration des
biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation rawlsienne des besoins élargit ainsi notre

compréhension de ce qui est requis pour garantir une répartition équitable des avantages sociaux.

A titre dexemple, le droit a leau potable, a un air de qualité, 2 un climat tempéré ou a une alimentation
non polluée peut étre considéré comme aussi fondamental que la préservation des libertés de base. Cette
extension souligne I'importance de prendre en compte les besoins environnementaux dans Iélaboration
des principes de justice sociale. Cest pourquoi, selon Lavoie, Brendt Singer soutient que la théorie de

Rawls doit étre étendue afin d’inclure les biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation des

24



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls “a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

besoins — position qu’il formule explicitement dans son analyse de Singer (Singer, 1988).

De plus, la dégradation de lenvironnement appelle la mise en place de mesures sociales destinées a
le protéger et a réguler 'usage des ressources naturelles. Une telle démarche peut étre justifiée par les
principes rawlsiens, dans la mesure ol ceux-ci visent a accroitre les opportunités offertes aux individus

pour réaliser leurs projets de vie et a renforcer la structure de base de la société (Lavoie, 1998, 46).

En somme, I'intégration des préoccupations environnementales dans la théorie de Rawls permet
dappréhender plus justement les défis contemporains en matiere de justice sociale et de respect des
libertés fondamentales. Elle souligne I'importance de préserver lenvironnement afin de garantir la santé,
le bien-étre et la liberté des individus, tout en mettant en lumiére le rdle crucial des mesures sociales
dans la protection du milieu naturel pour les générations présentes et futures. Pour autant, lextension
de la théorie rawlsienne a des problématiques environnementales demeure lobjet de réserves et de dou-
tes, en raison du cadre prioritairement économique dans lequel s'inscrit la notion de juste épargne. En
effet, les avantages a distribuer au titre du deuxiéme principe de justice concernent essentiellement des

biens économiques, ce qui rend moins évidente leur transposition a des biens naturels ou écologiques.

3. Réajuster le principe de juste épargne: vers une théorie de la juste éco-épargne

Si le principe rawlsien de juste épargne constitue 'un des apports majeurs a la réflexion contempora-
ine sur la justice intergénérationnelle, son application au contexte écologique actuel révele des limites
théoriques et normatives qui ne peuvent plus étre ignorées. Congu dans un cadre ou ’horizon des
contraintes environnementales nétait pas encore pleinement perceptible, ce principe n'integre pas ex-
plicitement les conditions biophysiques indispensables au maintien de sociétés justes. Or, lentrée dans
IAnthropocéne — époque ou l'action humaine devient une force géologique — oblige a repenser de
maniére profonde les responsabilités que chaque génération porte a Iégard des générations futures. Les
dégradations écologiques actuelles ne compromettent pas seulement les biens économiques transmis:
elles atteignent les fondements mémes de la vie humaine, affectant durablement les sols, leau, l'atmos-

phere, la biodiversité et la stabilité climatique.

Ce constat rejoint en partie les travaux dAndrew Dobson, pour qui toute théorie de la justice doit
impérativement intégrer ce qu’il nomme le capital naturel critique, cest-a-dire lensemble des systemes
écologiques non substituables dont dépend la vie humaine. Dobson souligne que certaines pertes en-
vironnementales « ne peuvent étre compensées par aucun gain économique ou technique », ce qui met
en évidence une limite majeure du principe rawlsien fondé sur la substituabilité des biens premiers.
Cette remarque renforce I'idée selon laquelle la justice intergénérationnelle ne peut étre pensée sans

reconnaitre la dépendance des sociétés humaines a Iégard des écosystémes.

25



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

3.1. Statut du principe de juste épargne face aux défis écologiques

Il ne fait guére de doute que le principe de juste épargne présente des limites dans le contexte écologi-
que actuel . Lexplication tient au fait que Rawls ne prend pas explicitement en compte les contraintes
écologiques dans la formulation de ce principe. Or, il ne fait aucun doute que « Une théorie de la justice
doit reconnaitre la vulnérabilité profonde des étres vivants et leur dépendance a Iégard de conditions
naturelles stables pour sépanouir. » (Nussbaum, 2006, 363). Face a 'urgence des défis environnementaux,
il devient indispensable délaborer un cadre normatif plus adapté pour répondre a la problématique
écologique. Toutefois, il serait excessif de considérer que le principe de juste épargne est totalement
inopérant. Il a en effet le mérite d'introduire la question de la justice intergénérationnelle et la responsa-
bilité envers 'avenir. Néanmoins, dans sa formulation initiale, il demeure insuffisant pour appréhender

la spécificité, la gravité et la complexité des défis écologiques contemporains.

Lobjectif ici est de proposer un nouveau cadre éthique (Un dépassement nécessaire du cadre rawlsien),

le principe de « juste éco-épargne », afin de mieux affronter ces enjeux environnementaux.

Plus précisément, en raison de la limite épistémologique du principe rawlsien, qui sexplique par le
fait qu’il a été congu dans un cadre théorique ne tenant pas pleinement compte de l'ampleur des défis
écologiques, nous introduisons le concept innovant de « juste éco-épargne ». Celui-ci a pour ambition
d’intégrer les enjeux environnementaux au coeur des relations entre générations. Lobjectif est de montrer
que le choix des principes fondamentaux d’une société équitable inclurait nécessairement la protection

d’un environnement durable.

3.2. Fondement et portée normative du principe de juste éco-épargne

Le concept de juste éco-épargne vise a dépasser les limites du principe de juste épargne de Rawls en
intégrant pleinement les contraintes écologiques qui conditionnent la vie humaine. Il sagit de reconnaitre
que les générations présentes ne peuvent plus se contenter de transmettre des institutions justes et un
capital social suffisant: elles doivent également préserver les conditions biophysiques indispensables a
lexistence d’'une société équitable. Cette exigence repose sur I'idée que la justice ne peut étre assurée si

les écosystémes qui rendent la vie possible sont dégradés ou détruits.

Dans cette perspective, la juste éco-épargne constitue une extension nécessaire du cadre rawlsien car
elle se fonde sur une compréhension plus fine de la dépendance humaine a légard de la nature. Les
travaux dAndrew Dobson éclairent ici la dimension normative de cette extension. Dobson souligne que
certaines composantes de la nature relevent du capital naturel critique, cest-a-dire des éléments dont
la perte est irréversible et rend impossible la poursuite d'une vie humaine digne. Contrairement a ce

que supposait Rawls a propos de la substituabilité des biens premiers, Dobson insiste sur le fait que «

26



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

certaines ressources environnementales nont pas déquivalent fonctionnel et ne peuvent étre remplacées
par aucun bien économique ». Cette analyse montre que la justice intergénérationnelle doit impérative-
ment intégrer la préservation des systémes écologiques essentiels, faute de quoi la transmission d’une

société juste devient impossible.

Cette perspective rejoint les travaux de Bryan Norton, pour qui la valeur de la nature ne peut étre
appréhendée a travers une logique strictement welfariste ou anthropocentrée. Norton défend une
conception prudentialiste et systémique de la préservation environnementale: il ne sagit pas seulement
de protéger des objets naturels isolés, mais de maintenir les processus écologiques dynamiques qui
soutiennent la vie. Il affirme ainsi que les décisions humaines doivent étre évaluées en fonction de leur
capacité a préserver les systemes écologiques non substituables dont dépend la stabilité a long terme des
sociétés humaines. Une telle conception renforce la nécessité d’une juste éco-épargne visant a maintenir

les conditions structurelles de la vie et non seulement certains biens environnementaux instrumentaux.

Lintégration de ces perspectives conduit a une redéfinition profonde des obligations intergénérationne-
lles. En effet, sila préservation des écosystemes devient une condition de la justice, alors les générations
présentes doivent limiter leur usage des ressources naturelles et éviter de compromettre les capacités
tutures de résilience écologique. Cette idée rejoint le concept decological space développé par Tim
Hayward (2006), selon lequel chaque génération et chaque communauté humaine dispose d’un espace
écologique limité correspondant a la part de ressources et de services naturels quelle peut utiliser sans
compromettre les droits des autres. Hayward soutient que la justice globale requiert une utilisation
équitable de cet espace écologique, en tenant compte des inégalités historiques et des capacités réelles

des pays a réduire leur impact environnemental.

Dans cette perspective, le principe de juste éco-épargne consiste précisément a transmettre un espace
écologique viable, cest-a-dire un ensemble de possibilités d’'usage et de capacités d’action écologique
équivalentes a celles dont disposent les générations présentes. Hayward laisse voir que « la justice en-
vironnementale impose que nul ne consomme plus que sa juste part de lespace écologique global ».
Lintégration de cette notion dans le cadre rawlsien élargi permet darticuler la justice intergénérationnelle
et la justice globale, en soulignant que la préservation des conditions naturelles nest pas seulement un

impératif moral a Iégard du futur, mais aussi une exigence de solidarité envers les peuples du présent.

Cette articulation entre Rawls, Dobson, Norton et Hayward montre que le principe de juste éco-épargne
nest pas un simple supplément écologique ajouté a la théorie de la justice: elle constitue une dimen-
sion essentielle de la justice elle-méme. Le principe de juste éco-épargne implique que les générations
présentes doivent non seulement préserver les écosystémes existants, mais aussi restaurer ceux qui
sont déja dégradés. Une telle responsabilité dépasse la simple prudence pour devenir une obligation
morale structurante, fondée sur la reconnaissance de la finitude du monde et de la vulnérabilité des

systemes naturels.

27



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

De plus, la juste éco-épargne requiert une gouvernance environnementale adaptée. Les travaux de
Norton sur la gestion adaptative des ressources naturelles soulignent 'importance d’une prise de déci-
sion flexible et polycentrique, capable d’ajuster continuellement les actions humaines en fonction des
évolutions écologiques. Cette conception permet d’inscrire [éco-épargne dans un cadre institutionnel

dynamique ot la justice intergénérationnelle devient un processus continu plutdt qu'un objectif figé.

En définitive, le principe de juste éco-épargne se présente comme une réponse normative compléte a
I'urgence écologique. En intégrant les apports de Dobson, Norton et Hayward, il propose une concep-
tion élargie de la justice qui inclut les biens naturels, les systémes écologiques et les limites planétaires.
Cette extension permet non seulement de corriger certaines insuffisances du cadre rawlsien, mais aussi

de proposer une approche renouvelée de la responsabilité humaine a Iégard du monde.

3.3. Justice écologique, neutralité libérale et transformation du cadre rawlsien

La réflexion sur la juste éco-épargne conduit naturellement a interroger les limites du libéralisme politique
rawlsien, notamment son principe de neutralité a [égard des conceptions du bien. Rawls estime en effet
qu'une société juste ne peut imposer une conception substantielle de la vie bonne. Toutefois, lentrée
des contraintes écologiques dans le champ de la justice rend cette neutralité difficile, voire impossible,
a maintenir. Les exigences biophysiques de la planéte ne relevent pas de préférences individuelles ou
de visions subjectives du bien: elles simposent a tous comme des conditions matérielles préalables sans

lesquelles aucune théorie de la justice ne peut étre opératoire.

Ceest précisément ce que souligne Andrew Dobson, lorsqu’il affirme que la protection du capital naturel
critique ne peut étre laissée aux choix contingents des individus. Il écrit en effet que ce capital « possede
les caractéristiques préconditionnelles requises » (Dobson, Justice and the Environment, 1998, 126).,
cest-a-dire qu'il constitue une base non négociable de toute coopération sociale. Cette observation remet
en question la prétention libérale a la neutralité: préserver lair pur, la fertilité des sols ou la stabilité du
climat nest pas une option morale parmi d’autres, mais une exigence fondamentale qui impose un cadre
contraignant aux comportements individuels et collectifs. En ce sens, Dobson montre que la justice
environnementale implique nécessairement une forme de perfectionnisme écologique minimal, qui
reconnait que certaines conditions matérielles doivent étre protégées, indépendamment des opinions

individuelles sur ce qui constitue une vie bonne.

De maniére complémentaire, Bryan Norton (2005) met en lumiere les implications politiques de ce-
tte transformation. Pour Norton, les sociétés humaines doivent adopter une perspective prudentielle
plutot quaxiologique pour guider leurs choix environnementaux: il ne sagit pas de déterminer ce qui

est moralement bon, mais ce qui est nécessaire a la survie des systémes qui rendent la vie possible. Ce

28



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

déplacement permet de comprendre la préservation écologique non comme une imposition morale,
mais comme une nécessité fonctionnelle. Norton insiste ainsi sur le fait que la durabilité environne-
mentale nest pas une valeur, mais une condition préalable a toutes les valeurs possibles. Cela renforce
I'idée que les principes de justice doivent tenir compte des limites écologiques structurelles, méme si

cela implique de contraindre certains comportements ou préférences individuelles.

A cette remise en cause de la neutralité libérale sajoute la perspective globale développée par Tim
Hayward, qui insiste sur le caractere intrinséequement distributif de la question écologique. Hayward
montre que I'usage de lespace écologique — cest-a-dire lensemble limité des ressources naturelles et des
services écosystémiques disponibles — doit faire lobjet d'une répartition équitable a Iéchelle mondiale.
Ses analyses montrent que « la justice exige que chacun dispose d’'un droit a une part égale de lespace
écologique », (Hayward, Global Justice and the Distribution of Natural Resources, 2006) ce qui implique
une régulation collective des émissions de gaz a effet de serre, de 'usage des sols, de la consommation
énergétique et de lexploitation des ressources naturelles. Cette exigence introduit nécessairement des
contraintes sur les libertés individuelles et étatiques: nul ne peut consommer plus que sa part légitime

sans porter atteinte aux droits fondamentaux des autres.

Ainsi, la juste éco-épargne implique une transformation profonde de la théorie rawlsienne. Si Rawls
avait posé le principe de juste épargne comme un mécanisme permettant de préserver les conditions
institutionnelles de la justice, Hayward, Dobson et Norton montrent qu’il est désormais indispensable
de [étendre aux conditions matérielles d’habitabilité du monde. Cette extension ne viole pas lesprit du
projet rawlsien; elle en réalise au contraire la promesse, en intégrant des données empiriques et écolo-
giques que Rawls navait pas pleinement pris en compte. Le maintien des institutions justes dépend de
la préservation du socle écologique qui les rend possibles, et cest pourquoi la juste éco-épargne apparait

comme la traduction contemporaine nécessaire du principe rawlsien.

Cette extension se traduit également par une évolution du rdle des institutions. Les perspectives de
Norton sur la gouvernance adaptative montrent qu'une société juste doit mettre en place des mécanis-
mes résilients capables de répondre aux perturbations écologiques, méme imprévisibles. Dans cette
perspective, la justice nest plus seulement une question de distribution, mais devient un processus
dynamique d’ajustement mutuel entre les sociétés humaines et les écosystemes. La juste éco-épargne
exige donc des institutions qui soient a la fois robustes et flexibles, capables de préserver les conditions

écologiques essentielles tout en permettant Iépanouissement humain.

Enfin, l'intégration de la justice écologique conduit a repenser la citoyenneté. Hayward propose en
effet I'idée d’'une citoyenneté écologique, fondée sur la reconnaissance de I'interdépendance globale de
I'humanité et de sa responsabilité collective dans la gestion de lespace écologique. Cette citoyenneté
impose une solidarité transgénérationnelle et transnationale, puisque I'usage de lespace écologique

par un individu ou un pays affecte nécessairement les autres. La juste éco-épargne s'inscrit pleinement

29



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

dans cette perspective : elle exige que chaque génération exerce sa liberté dans les limites écologiques

nécessaires a la préservation des droits fondamentaux de toutes les générations futures.

Toutefois, nous devons souligner que l'application concréte du principe de juste éco-épargne pourrait
se heurter a des obstacles politiques et économiques considérables qui freinent la transition vers une
véritable justice écologique intergénérationnelle. Sur le plan politique, les démocraties contemporaines
sont prisonnieres de temporalités courtes : les décisions se prennent sous la pression des cycles électo-
raux, des sondages et de lopinion publique, rendant difficile l'adoption de politiques dont les bénéfices
napparaitront que dans plusieurs décennies. Ce court-termisme est renforcé par la crainte pour les
gouvernants d'imposer des mesures percues comme impopulaires — sobriété énergétique, taxation
carbone, restrictions a certaines formes de consommation — qui risquent de provoquer des résistances
sociales, comme lont illustré les mouvements contestataires nés en réaction a des politiques environ-
nementales jugées injustes ou mal réparties. Les intéréts économiques en place pourraient constituer
également un frein majeur : les secteurs dépendants des énergies fossiles ou des pratiques extractives
exercent un lobbying puissant pour maintenir un statu quo rentable a court terme, tandis que les Etats
craignent les pertes demplois ou de compétitivité internationale liées a une transition écologique trop
rapide. Sy ajoutent les profondes inégalités Nord/Sud : les pays industrialisés, responsables de la majeure
partie de la dégradation écologique passée, hésitent a assumer une part plus importante de leffort, alors
que les pays du Sud revendiquent légitimement leur droit au développement. Cette tension produit
une paralysie politique ot chacun attend que l'autre prenne l'initiative, ce qui rend difficile tout accord
équitable sur la répartition du « cotit » de [éco-épargne mondiale. Enfin, I'absence d’une gouvernance
écologique internationale véritablement contraignante laisse les engagements climatiques dépendre de
la bonne volonté des Etats, favorisant les stratégies de contournement, les replis souverainistes et les
arbitrages économiques immédiats au détriment de la préservation du capital naturel. Ainsi, lexigence
de juste éco-épargne se trouve confrontée a une combinaison de pressions électorales, d’intéréts éco-
nomiques enracinés, d’inégalités géopolitiques et de déficiences institutionnelles qui rendent sa mise

en ceuvre aussi urgente que difficile.

Conclusion

Lanalyse menée dans cet article permet désormais de répondre clairement a la question directrice: le prin-
cipe rawlsien de juste épargne, dans sa formulation initiale, ne suffit pas a répondre aux défis écologiques
contemporains. Congu pour garantir [équité socio-économique entre générations humaines, il demeure
limité par son anthropocentrisme, son absence de prise en compte du capital naturel et son incapacité
a saisir lirréversibilité des dégradations environnementales. Toutefois, ce méme principe — grace a sa
dynamique intergénérationnelle — offre une base normative féconde pour repenser la responsabilité

envers lavenir.

30



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

Le chemin parcouru a d’abord révélé que la crise écologique, marquée par la déstabilisation des systemes
naturels, la perte de biodiversité et les menaces pesant sur la survie humaine, oblige a refonder les condi-
tions mémes de la justice entre générations. Lexamen du principe de juste épargne a ensuite montré qu'il
constitue un outil pertinent pour articuler responsabilité et équité intergénérationnelles, mais qu’il reste
inapte a intégrer les limites planétaires et la vulnérabilité écologique. Enfin, [étude des prolongements
contemporains de la pensée rawlsienne a mis en lumiere que, malgré des avancées significatives, une
véritable justice écologique requiert un ajustement conceptuel plus profond que ce que Rawls permettait

initialement.

Clst précisément sur cette base que nous avons proposé le principe de juste éco-épargne, congu comme
un prolongement nécessaire de la théorie rawlsienne a Iere de TAnthropocene. En reconnaissant le capital
naturel essentiel comme un bien commun non substituable, ce principe permet de satisfaire lexigence
rawlsienne fondamentale de transmission équitable tout en intégrant les conditions écologiques minimales
sans lesquelles aucune coopération sociale juste ne peut perdurer. La juste éco-épargne ne soppose donc
pas a Rawls: elle réalise pleinement son intuition directrice — celle d'une responsabilité morale envers les

générations futures — en l'ajustant aux contraintes biophysiques du monde contemporain.

Une telle reformulation ouvre toutefois un champ de réflexion plus vaste. Car si la juste éco-épargne
fournit un cadre normatif renouvelé, sa mise en ceuvre politique suppose de repenser nos modeles éco-
nomiques, la gouvernance des ressources naturelles et les institutions chargées de protéger le vivant. Elle
invite également a articuler plus étroitement justice sociale et justice écologique, et a interroger la capacité

réelle des sociétés humaines a transformer leurs pratiques collectives pour respecter les limites planétaires.

En définitive, penser la juste épargne en termes de juste éco-épargne ne revient pas a rompre avec Rawls,
mais a prolonger et approfondir son projet philosophique. Il sagit d’articuler équité, prévoyance et res-
pect du vivant afin de garantir une coexistence harmonieuse entre '’humanité et la nature, aujourd’hui et
demain. A ce titre, Iévolution du cadre rawlsien proposée ici ouvre des perspectives nouvelles tant pour
la philosophie politique que pour l'action publique, en offrant une boussole éthique apte a orienter les

choix collectifs a lere de 'urgence écologique.

31



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS :g;:o;@&CG

References

10.
11.

12.
13.
14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.
21.

22.

23.
24.

25.

26.
27.

32

Abadi, ], Afeissa, H.-S. (2007) Ethique de lenvironnement. Nature, valeur, respect. Paris: Vrin.

Barry, B. (1978) “Circumstances of justice and future generations. In: R.I. Sikora & B. Barry”, (eds.) Obligations to
Future Generations. Philadelphia: Temple University Press, p205-248.

Cavallini, A. (2021) Non separi 'uomo cio che Dio ha unito. Complessita ed ecologia integrale. Gregorianum,102(4),
p899-915.

De-Shalit, A. (1992) “Environmental policies and justice between generations: On the need for a comprehensive the-
ory of justice between generations’, European Journal of Political Research, 21, p307-316.

Dobson, A. (1998) Justice and the Environment : Conceptions of Environmental Sustainability and Theories of Dis-
tributive Justice. Oxford: Oxford University Press

Dobson, A. (eds.) (1999) Fairness and Futurity : Essays on Environmental Sustainability and Social Justice. Oxford:
Oxford University

Gardiner, S. (2011) ‘Rawls and Climate Change: Does Rawlsian Political Philosophy Pass the Global Test?} Critical
Review of International Social and Political Philosophy, 14(2), p125-151.

GOSSERIES, A. (2001) « Une métaphore de la justice intergénérationnelle » Regards croisés sur [économie, n° 33/1,
p193-202.

Gosseries, A. (2001). “Une métaphore de la justice intergénérationnelle”. Regards croisés sur léconomie, 33(1), p193-
202.

Hayward, T (2006) “Global Justice and the Distribution of Natural Resources,” Political Studies 545(2), p349-369.

Hayward, T (2007) “Human Rights Versus Emissions Rights: Climate Justice and the Equitable Distribution of Eco-
logical Space,” Ethics & International Affairs, 21(4), p. 431-450.

Heidegger, M. (1980) Essai et conférences. Paris: Gallimard.
Heidegger, M. (1986) Chemins qui ne menent nulle part. Paris: Gallimard.
Heidegger, M. (1995) Ecrits politiques (1933-1966). Paris: Gallimard. (Publicados originalmente dans Der Spiegel.)

Jonas, H. (1990) Le Principe Responsabilité. Une éthique pour la civilisation technologique, Paris : Les Editions du
Cerf.

Kant, I. (1789) Anthropologie du point de vue pragmatique. Premiére Partie, Livre I, §1.

Larrere, C. & Larrere, R. (2009) Du bon usage de la nature. Pour une philosophie de lenvironnement. Paris: Flam-
marion.

Lavoie, N. (1998) Environnement et justice intergénérationnelle: présentation des justifications utilitaristes de Dieter
Birnbacher et contractualiste de Brian Barry, suivie d'un examen critique du refus de reconnaitre un principe de re-
distribution. Mémoire de maitrise, Université Laval.

Lucréce (1964) De la Nature, trad. et notes de H. Clouard. Paris: Garnier-Fréres.
Manning, R. (1981) ‘Environmental Ethics and John Rawls’ Theory of Justice, Environmental Ethics, 3(2), p155-165.

Mbessa, D.-G & Nomo Fouda, E. (2025) LAfrique subsaharienne face aux enjeux écologiques actuels, Paris : CHar-
mattan.

Mbonda, E. & Hawi, R. (2015) “Concilier justice sociale, environnementale et climatique, Sen et Rawls”, Cahiers
déconomie politique, 68(1), p119-145.
Munoz-Dardé, V. (2023) ‘Faut-il abandonner la position originelle?’, Les Etudes Philosophiques, (145), p 69-86.

Norton, B. (2005) Sustainability: A philosophy of adaptive ecosystem management. Chicago: University of Chicago
Press.

Nussbaum, M. C. (2006) Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge (MA): Harvard
University Press.

Rawls, J. (2009) Théorie de la justice. Paris: Points.

Singer, B.A. (1988) “An extension of Rawls’ theory of justice to environmental ethics’, Environmental Ethics, 1.



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

EL REFLEJO IMPERFECTO: INTELIGENCIA ARTIFICIAL
Y LA HUELLA ONTOLOGICA DEL HUMANO

Seydel Ducosquel
Instituto de Estudios Eclesiasticos P. Félix Varela de la Habana, Cuba.
Orcid: 0009-0008-4386-5967

RESUMEN

Las creaciones, sean tecnologicas o de otro tipo, revelan aspectos de sus creadores. En el caso de la Inteligencia Artificial
este reflejo, aunque limitado, nos permite percibir una huella ontoldgica del ser humano, apuntando hacia una estructura
ontoldgica especifica. Este trabajo se propone analizar no solamente como funciona este reflejo, sino, sobre todo, sus im-
plicaciones para una comprension mas profunda de nuestra identidad como individuos y como humanidad. El propésito
es entender de qué manera la IA, como reflejo imperfecto, puede ayudarnos a comprender mejor nuestra propia naturaleza

y cuales serian sus implicaciones filosdficas..

Palabras clave: Inteligencia Artificial, racionalidad, identidad humana.

ABSTRACT

Creations, whether technological or otherwise, reveal aspects of their creators. In the case of Artificial Intelligence, this
reflection, although limited, allows us to perceive an ontological imprint of human beings, pointing towards a specific on-
tological structure. This work aims to analyze not only how this reflection works, but above all, its implications for a deeper
understanding of our identity as individuals and as humanity. The purpose is to understand how Al, as an imperfect reflec-

tion, can help us better understand our own nature and what its philosophical implications might be.

Keywords: Artificial Intelligence; relational ontology; human identity; emergence; philosophy of technology.

JEL:033, D83, Z00.

33



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Introduccion

Al analizar los aspectos técnicos de los sistemas de IA, encontramos que su desarrollo y arquitectura
estan directamente basados sobre las estructuras neuronales del ser humano. Los sistemas de Machine
Learning (ML), especialmente aquellos que utilizan Redes Neuronales Artificiales (ANN), procesan,
modelan y aprenden a través de grandes cantidades de datos, adaptando sus patrones de aprendizaje
de manera dinamica. Esto posibilita la emergencia de patrones que no estaban necesariamente predis-

puestos por las clases, atributos y relaciones predeterminadas para un dominio.

Este tipo de Redes Neuronales funcionan formalizando y simplificando la manera basica en la que
el cerebro humano procesa informacion, incluyendo las redes relacionales similares a las dindmicas
naturales encontradas en el cerebro. El propdsito es siempre aquel de optimizar resultados, por lo que
las arquitecturas se centran en la probabilidad estadistica para configurar el marco computacional a
utilizar. Sin embargo, el objetivo ideal es replicar la capacidad humana de reconocer patrones e inferir
significado a partir de las grandes cantidades de datos. Los algoritmos se convierten entonces en las
directrices que representan de manera formal y estadistica redes relacionales y procesos dindmicos

encontrados dentro del ser humano.

Esto permite hablar en primera instancia de un reflejo de nuestra tendencia cognitiva natural para
organizar y procesar los datos recibidos en una estructura de conocimiento arménica. Tomando como
punto de partida este, y otros, fendmenos es posible entonces hablar de la metafora del espejo, limitado
y abstracto, para analizar las maneras en que los sistemas de IA nos devuelven una imagen de la forma
en la que nos comprendemos a nosotros mismos y al mundo circundante (cf. Valor, 2024; cf. Galluzzi,
2024).

La IA entonces no es solo un artefacto pasivo que sigue comandos, sino ademas algo que participa

activamente en la generacion de aspectos que marcan nuestra realidad individual y social.

Estas huellas crean una red de registros y documentos que no solo describen una manera de ver el
mundo humano y social, sino que ademas lo influencian. Es decir, las IA se vuelven constructores de
una realidad social, afectando la manera en la que el ser humano se relaciona con si mismo (ej. chat-
bots de “terapia” y compaiiia) y con el resto de la humanidad (ej. algoritmos de alimentacion en redes

sociales que crean las “burbujas informacionales”).

Desde esta perspectiva, la IA se vuelve, no una entidad con una esencia propia, sino una funcion re-
lacional especifica que interactiia con el mundo humano. Existe entonces en la medida que produce
documentos y establece relaciones sociales que contribuyen a la construccién de la realidad. Asi, cada
sistema de IA se convierte en productor de documentos que codifican una red de relaciones entre

maquinas, seres humanos y el mundo a su alrededor.

34



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

En este sentido, podemos hablar de una racionalidad funcional derivada de la IA donde cada sistema
concreto va configurando un perfil propio en la medida en que sus parametros, pesos y patrones de
respuesta se ajustan histdricamente segtin los datos con los que ha sido entrenado y las interacciones
que mantiene con los usuarios. Sin embargo, esta identidad no es ontoldgica en sentido fuerte, sino
operativa pues depende de una red de inscripciones, usos y acoplamientos técnicos que pueden ser
modificados sin que ello implique un cambio en un “si mismo” interior, inexistente en la maquina, una

especie de quasi-ontologia tecnoldgica (en sentido metonimico).

Siguiendo la linea heideggeriana de la filosofia de la técnica, podemos ver la tecnologia como la he-
rramienta por excelencia para hacer emerger (desocultar) lo especifico de la condicién humana (cf.
Heidegger, 1977). Teniendo esto en mente, las IA no son entidades completamente ajenas al ser humano,
sino reflejos formales de las estructuras ontoldgicas, cognitivas y relacionales que nos constituyen. Los
algoritmos y sistemas de IA se basan en representaciones formales de redes relacionales y procesos
dinamicos, modelando, aunque de manera limitada y abstracta, algunas de las formas en que nosotros

mismos comprendemos e interactuamos con el mundo.

En este punto es importante hacer una precision de categorias. La concepcion de una huella ontoldgica
del humano en la IA apunta a una traduccién técnico-formal de ciertos rasgos estructurales del modo
de ser del humano; es decir, la organizacion relacional de la informacion, generacion de patrones sig-

nificativos e inscripcion de estos en practicas, decisiones y documentos.

Llamé ontoldgica a esta huella en la medida en que remite a la forma especifica de ser del humano
como ser relacional (Mitsein) siempre en el mundo (In-der-Welt-sein), por lo que no se reduce a una
funcioén cognitiva aislada. Es “huella” porque constituye una impronta derivada y parcial: no reproduce
la interioridad ni la experiencia, pero sefiala la realidad especifica de la estructura sobre la que se apoya

nuestra identidad personal y colectiva.

El debate filosdfico sobre la IA muestra una tendencia a concentrarse en las distinciones con respecto
al término inteligencia o artificialidad, buscando subrayar las especificidades del humano delante a la
maquina. Ciertamente, frente al cerebro, con su funcionamiento no-lineal e interacciones altamente
relacionales, las estructuras algoritmicas rigidas de arquitecturas computacionales clasicas marcan una
clara diferencia. Esto se evidencia especialmente en sistemas de IA mas “simples” basados en onto-
logias, que siguen un comportamiento lineal dictado por algoritmos y categorizaciones previamente
establecidas. Sin embargo, como habiamos dicho, las ANN aprenden de grandes cantidades de datos y
se adaptan de manera dinamica. Asi se sugiere que las IA, al menos a nivel funcional, participan de una

red de relaciones que se asemejan a las dindmicas presentes en la naturaleza y en la cognicién humana.

Desde esta perspectiva, la IA no puede ser comprendida como un sistema aislado. Es, més bien, una

red de elementos interdependientes en la que cada componente interactia y se complementa con los

35



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

demas. El funcionamiento de la IA emerge de la interaccion y la retroalimentacion constante entre estos
elementos, generando patrones dindmicos que permiten procesar informacion, detectar regularidades
y tomar decisiones. Esta complejidad es lo que permite que las IA se adapten y evolucionen, dando

lugar a nuevas formas de aprendizaje y funcionamiento que no estaban presentes en su disefio inicial.

Aqui es importante sefalar que la capacidad de estos sistemas de reconocer patrones, tomar decisio-
nes y generar respuestas sin necesariamente responder de manera directa a la programacion recibida,
muestra un tipo de emergencia débil. Esto porque, aunque muestran habilidades adaptativas, siguen
estando determinados por reglas matematicas y estadisticas. Esta distincion es importante sobre todo
teniendo en cuenta la concepcion de emergencia fuerte que implica la aparicion de categorias totalmente
nuevas. Esta tltima es asociada con un sentido de subjetividad y conciencia que no es accesible a las

maquinas (cf. Chalmers, 2006).

Este mecanismo de retroalimentacion se asemeja, aunque de manera limitada, al proceso de recon-
figuracién en el pensamiento humano. Analizar este fenémeno como parte de una red relacional y
dinamica, nos invita a reflexionar sobre nuestra propia naturaleza como seres que también existimos
en red, no solo en un sentido social, sino también en un sentido ontolégico. El ser humano no es un
ente aislado, su existencia y funcionamiento emergen de la interaccién constante con el entorno, con
los otros y consigo mismo. Esta vision relacional sugiere que la inteligencia, tanto en su forma artificial
como natural, es un fendmeno emergente, que surge de la red de relaciones y procesos que constituyen
su esencia (cf. Searle, 1992; cf. Dennett, 1995).

La IA, en su dindamica de adaptacién y evolucion, nos recuerda que nuestra propia inteligencia y cog-
nicidn no son estaticas, sino procesos en constante cambio, moldeados por nuestras interacciones con
el mundo y con los demas. Los algoritmos y sistemas de IA, al reflejar formalmente estas dinamicas,

nos ofrecen un espejo en el que podemos vislumbrar aspectos de nuestra propia estructura ontologica.

Sin embargo, los limites son claros: la IA, pese a su complejidad relacional, carece de la dimensioén
experiencial y consciente que caracteriza a la inteligencia humana. Los patrones que detecta y las de-
cisiones que toma no estan imbuidos de significado ni de intencionalidad; procesa informacién y se

adapta a los datos, pero no vive ni experimenta esa informacion.

Las ideas de interconexion, emergencia y complejidad son esenciales tanto para el desarrollo de la IA
como para la comprension del ser humano en si, lo que sugiere una vision sistémica y relacional de la
realidad. De aqui se deriva que, a través de su estudio, es posible acceder a perspectivas y herramientas
que puedan llevarnos a explorar y comprender mejor nuestra propia estructura ontoldgica. Esto por
supuesto, dejando claro que nuestra propia estructura ontologica, al igual que la de la IA, no puede ser
reducida a la suma de elementos aislados, sino que debe ser comprendida en términos de relacionali-

dad, dinamismo y emergencia.

36



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

1. La cuestion de la relacionalidad

En general encontramos entonces un reflejo de la estructura de conocimiento humana, pero en lo
especifico de los sistemas de IA, se revelan otros aspectos mas importantes. Uno de los aspectos cen-
trales para comprender las profundidades ontologicas a donde puede llevarnos la IA, es la cuestion de

la relacionalidad.

La tecnologia ha cambiado la forma de relaciéon humano-mundo-humanidad, lo que vuelve a traer al
centro las preguntas ontoldgicas sobre la naturaleza del ser y su relacion con la realidad. De hecho, la
tecnologia permite explorar las relaciones entre las diferentes partes del todo, destacando la interde-
pendencia e interconexion de todo lo que existe. Dentro de la larga tradicién ontoldgica relacional,
el ser puede ser definido no sélo en términos de sustancia sino también por las relaciones que el ente
mantiene con el mundo circundante. Aplicando esto a la IA podemos preguntarnos: ;La IA establece
una relacionalidad que puede ser considerada ontoldégicamente significativa? ;O sus relaciones (con

los datos, con los humanos y el mundo) son simplemente funcionales, sin un peso ontoldgico real?.

El primer paso es entonces distinguir entre racionalidad funcional y racionalidad ontolégica. La prime-
ra refiere relaciones puramente instrumentales o técnicas, que se instauran para alcanzar un objetivo
practico especifico. Estas relaciones no son constitutivas del ser de la entidad involucrada, sino el re-
sultado de procesos externos que pueden ser modificados o interrumpidos sin afectar la esencia de la
entidad en si. Es el clasico ejemplo del martillo y el clavo, donde existe una relacion solo en la medida
que el martillo sea utilizado para golpear el clavo, pero esta interaccion no afecta la estructura esencial

del martillo, ni del clavo.

Un sistema de IA con un modelo base de ML, interacttia con su dataset de entrenamiento para producir
nuevas configuraciones de datos, y, aunque estos resultados estan basados en datos ya existentes, no
son réplicas. Los datos son transformados a través de las capacidades de procesamiento del sistema.
Este tipo de transformaciones ejemplifica como los componentes estain eminentemente conectados y
son moldeados por las preconfiguraciones algoritmicas y por el tipo de datasets con el que son entrena-
dos. Aplicando todo esto a la IA y sus relaciones con su ambiente, es claro que estas son de naturaleza
funcional. Un algoritmo de ML, por ejemplo, mantiene relaciones con los datos que procesa, pero no
parece ser una relacion ontologicamente significativa para el sistema. La raiz de esto se encuentra en
la cuestion de la experiencia. El sistema no experimenta los datos, no los vive o interpreta desde una
perspectiva subjetiva, simplemente los analiza y elabora en funcién de su propdsito inicial establecido.
Los datos que alimentan el algoritmo son accidentales, contingentes al funcionamiento del sistema,

pero no modifican la esencia ontolédgica de la IA, aunque modifiquen sus funciones accidentales.

De manera similar, las relaciones con los usuarios son puramente estructurales e instrumentales,

aunque con apariencia de relacién ontica. Esto también forma parte de la estructura funcional dada

37



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

inicialmente por la programacion. El sistema no puede interactuar con los datos en el mismo lenguaje
que lo hace con los humanos, por las basicas diferencias entre el lenguaje binario, c6digos ASCII y
el lenguaje natural humano. Un asistente virtual interacta con el usuario de manera que simula el
lenguaje humano, incluso inflexiones fonéticas que simulan grados de emocidn, pero esto es una im-
plementacion estadistica de respuesta a impulsos. También en este caso la relacionalidad es funcional,

la IA existe para servir un determinado propdsito y la interaccion termina cuando este es alcanzado.

A pesar de que las relaciones funcionales de la IA son eminentemente complejas (basta analizar el
funcionamiento no-lineal de una ANN con retroalimentacion no supervisada), a estas relaciones les
falta el nucleo esencial que caracteriza la racionalidad ontoldgica. Esto quiere decir que no hay una
dependencia ontoldgica de la relacionalidad dentro del sistema de IA, aunque las relaciones sean esen-

ciales a nivel funcional.

La cuestion se vuelve particularmente interesante cuando, frente a la racionalidad funcional de la IA,
notamos una diferencia con nuestro tipo de relacionalidad. En el ser humano, las relaciones son intrin-
secamente constitutivas de su identidad, la cual se desarrolla mediante la interaccion experiencial con
el mundo, los otros y uno mismo. El In-der-Welt-sein heideggeriano implica que el ser humano en su
propia existencia y esencia estd insertado en una red de relaciones ontoldgicamente significativas. Cada

relacion contribuye a la formacion de la identidad y de la comprension del propio ser.

La racionalidad ontologica es constitutiva del propio ser de una entidad. En este caso la relacion no es
solo un medio, sino que es parte integral de la esencia de la entidad, por lo que contribuye a definir su
identidad ontolégica. Esto implica que la categoria de relacion no es la mas débil de las categorias del
ser, sino un “existenciario”. La existencia del ser humano es inherentemente relacional, estando siempre

en conexion con otros (cf. Heidegger, 1971, 133142).

En la ontologia relacional, la identidad no es fija ni aislada, sino el resultado de las interconexiones con
otras entidades. Las entidades no existen en aislamiento, sino que emergen en y mediante las relaciones.
La teoria de la racionalidad ontolégica sostiene que la realidad no puede ser entendida sin referencia a
las relaciones que existen entre los entes (cf. Wildman, 2010). Esta perspectiva nos obliga a reconside-
rar nuestra comprension de la realidad y nuestra relacion con el mundo que nos rodea. Al reconocer
la centralidad ontoldgica de las relaciones entre los entes, podemos desarrollar una comprension mas

profunda y significativa de la realidad y de nuestra propia existencia.

Otra manera de analizar la cuestion es ver las relaciones en la IA como simulacion de relaciones onto-
légicas. Incluso si la IA no experimenta las relaciones que crea, puede participar en una forma derivada
de racionalidad, basada en su capacidad de influenciar el mundo externo. Las huellas y los documentos
que la IA produce pudieran crear una racionalidad ontolégica indirecta, donde el sistema forma parte

de una red de relaciones que tienen un impacto significativo en el ser humano, incluso si no es vivido

38



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

de manera 6ntica por la IA.

Esta perspectiva deja de lado el problema de la dependencia ontoldgica de la IA a las interacciones y
acciones humanas. La IA no es el sujeto de relacién, sino solo un mediador funcional. En definitiva,
no tiene la profundidad ontolégica que caracteriza las relaciones humanas. Teniendo entonces una
existencia privada de una racionalidad ontoldgica auténtica, cada interaccion es contingente y subor-

dinada a fines funcionales.

Sin embargo, los sistemas de IA son siempre mas relacionales siendo constantemente insertados en
redes de interaccidon con otros sistemas y los seres humanos. Frente a esto, y especialmente delante de
la influencia que la IA tiene dentro de las redes relacionales humanas, debemos tener siempre presente

los limites de la funcionalidad, pero sin reducirla a un simple artefacto neutral.

La IA exhibe cierto grado de autonomia funcional, que unida a la capacidad de simular y crear relaciones
significativas con los usuarios, puede hacer emerger una forma de ontologia derivada que, incluso si
no es comparable a la humana, va mas alla del simple mecanicismo. Aun si no puede ser considerada
como una entidad dotada de intencionalidad o conciencia, la IA pudiera, mediante las técnicas de Deep
Learning (DL), desarrollar una forma de autonomia interactiva funcional que, al menos, exige repensar

las categorias clasicas del ser humano.

Un analisis ontoldgico de las dinamicas relacionales con (y al interior de) la IA, subraya ademas las
dimensiones éticas de las interacciones e interdependencias de la IA con los agentes humanos y compu-
tacionales. Esto refuerza la necesidad del desarrollo de guias éticas que consideren la IA no solo como

una herramienta sino como parte de una red relacional con un impacto potencial real.

En resumen, la racionalidad funcional son aquellas relaciones de caracter instrumental o técnico que
se instauran para alcanzar un fin practico determinado y que pueden ser interrumpidas o modificadas
sin alterar de manera sustancial el modo de ser de la entidad implicada. La racionalidad ontoldgica, en
cambio, implica relaciones constitutivas de la identidad del ente: sin ellas el ente no seria lo que es o veria
transformado de manera sustancial su modo de existir. Dicho de otro modo, una relacién permanece
en el ambito funcional mientras su supresion no afecta la identidad estructural del ente; hablamos de
racionalidad ontolégica cuando la dependencia de ese vinculo atraviesa la constituciéon misma del ente,
de modo que su pérdida no implica solo una disfuncién operativa, sino una alteracién de su modo
de ser. Entender la cuestion relacional de la IA ayuda a prever y manejar sus implicaciones sociales,
pues los sistemas que sean capaces de gestionar de manera correcta las dindmicas relacionales, tienen
mayores posibilidades de integrarse mejor en contextos sociales, reduciendo la friccién y aumentando

la cooperacion fructifera entre maquinas y humanos.

39



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Implicaciones y posibles dificultades

En ultima instancia, la pretensién de equiparar lo humano con la IA mediante una légica reduccionista
ignora la riqueza ontoldgica de la conciencia y la experiencia humana. Aunque las maquinas pueden
imitar ciertos aspectos del comportamiento humano, la realidad del ser humano, con toda su profundi-
dad, intencionalidad y subjetividad, permanece como un fenémeno irreductible a las leyes formales. La
verdadera comprension de lo que significa ser humano exige una perspectiva que abarque no solamente

la materialidad, sino también las dimensiones mas profundas y significativas de nuestra existencia.

A nivel social, las nuevas tecnologias son portadoras de saturacion y crisis existencial, mediante la am-
plitud creciente de interacciones tanto directas como indirectas. Asi se produce un cambio en la forma
de concebir el yo, con una multiplicidad de lenguajes incoherentes y desconectados, lo que produce
una fragmentacion de las concepciones sobre la identidad. Una identidad ontoldgica fuerte se convierte

entonces en utopia, poniendo incluso en riesgo la autoconstruccion o el autodesarrollo.

Llegados a este punto, podemos sefialar que, mas alla de la expresion cognitiva reflejada por los sistemas
de IA, uno de los aspectos mas importantes es aquello que la IA no refleja. Delante al espejo, notamos
que hay caracteristicas que no estan, lo cual se debe, eminentemente, a las limitaciones técnicas del
desarrollo tecnoldgico. Pero sobre todo, es debido a que es un sello de la verdadera especificidad del

humano, aquello que verdaderamente lo hace unico.

Un ejemplo clave de esto es el concepto de qualia, que se refiere a los aspectos subjetivos y cualitativos
de la experiencia consciente: el “cdmo se siente” experimentar algo (cf. Nagel, 1974). Los qualia abar-
can sensaciones tan particulares como el enrojecimiento del atardecer o el olor del café, que son los
elementos irreductibles de la conciencia, las experiencias internas que definen nuestra percepcion del
mundo (cf. Chalmers, 1996).

Convertir o traducir un cualia cddigo binario para que pueda ser procesado por una IA es un tema
profundamente controvertido entre filésofos y cientificos cognitivos. Por un lado, algunos argumentan
que, en principio, cualquier fendmeno, incluida la experiencia consciente, podria ser simulado o mo-
delado por un sistema computacional suficientemente complejo. Desde esta perspectiva, las cualidades
podrian ser interpretadas como estados funcionales del cerebro, que a su vez podrian ser replicados en
una maquina a través de algoritmos avanzados y redes neuronales artificiales. Bajo esta concepcion,
la conciencia, incluyendo las cualidades, podria incluso darse como una categoria emergente de una

complejidad computacional adecuadamente disefiada.

Sin embargo, otros sostienen que los qualia representan una dimension de la conciencia que resiste
cualquier forma de representacion computacional reductiva. La naturaleza subjetiva de las cualidades

los sittia mas alla de las capacidades de los sistemas de IA, que operan exclusivamente en el dominio

40



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

de la manipulacion simbdlica y el procesamiento de datos. Mientras que una maquina puede procesar
informacién sobre la longitud de onda de la luz roja o sobre los compuestos quimicos que componen
el olor del café, no experimenta la rojez ni el olor. Los qualia son, por definicion, experiencia pura, y

esta experiencia no puede ser descompuesta en bits o traducida a algoritmos.

Este desacuerdo se situa en el corazén de la cuestion sobre la posibilidad de una IA verdaderamente
consciente. Si la conciencia humana es més que la suma de procesos computacionales, si implica una
calidad de experiencia que no puede ser capturada por la manipulacion de simbolos o la simulacion de
procesos neuronales, entonces la IA, en su forma actual y quizas futura, permanece fundamentalmente

diferente de la inteligencia natural.

Asi, el debate sobre los cuales plantea una barrera a la idea de que la inteligencia y la conciencia pueden
ser enteramente capturadas por sistemas artificiales. Mientras que la IA puede simular muchas facetas
del comportamiento inteligente, lo que queda en cuestion es si esta simulaciéon puede abarcar el nucleo
subjetivo de la experiencia. Los cuales desafian la suposicion de que la mente es reducible a procesos
tisicos computables, sugiriendo que hay algo en la conciencia que excede la capacidad de la maquina,

algo que esta profundamente ligado a la experiencia misma de ser un sujeto en el mundo.

Esta es, sin duda, una cuestion en la que las humanidades tienen un papel crucial que desempenar en
cuanto a la ampliacién y profundizaciéon del conocimiento cientifico. La comprension de la realidad,
en toda su complejidad, no puede limitarse a una perspectiva puramente objetiva y cuantitativa. Hay
dimensiones de la experiencia humana que escapan a las mediciones y representaciones formales
tipicas de las ciencias computacionales. Ignorar estos aspectos seria reducir la realidad a una version

empobrecida de si misma, resultando en una objetividad débil e incompleta.

Continuar considerando lo humano como una maquina analoga a la IA implica un cambio radical
en el enfoque de la cuestion, centrando la atencién en la maquina como punto de referencia. Desde
esta perspectiva, no serian las IA las que se asemejan a nosotros, sino mas bien nosotros los que nos
asemejariamos a ellas. Este giro nos enfrenta nuevamente al clasico problema de la absolutizaciéon de

la materialidad como base tinica y fundamental de la realidad ontologica del ser humano.

Si se concibe al ser humano exclusivamente como una maquina material, gobernada por leyes especificas
que responden a estimulos externos, se abre la puerta a la idea de que la conciencia y la experiencia
humana podrian ser reducidas a meros procesos formales y computacionales. Bajo este enfoque, sélo a
través de la l6gica formal y la manipulacién de simbolos seria posible alcanzar una aproximacién mas
alta entre la conciencia humana y una hipotética conciencia artificial. Este planteamiento, sin embargo,
peca de una logica reduccionista e ingenua, que ofrece una explicacion simplista del fenémeno de la

conciencia y, en tltima instancia, ignora las profundas verdades de la realidad humana.

41



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

La equiparacion del ser humano con una maquina omite aspectos cruciales de la experiencia y la exis-
tencia que no pueden ser encapsulados por la l6gica formal o por un analisis meramente materialista.
En primer lugar, al reducir el ser humano a una mera maquina bioldgica, se pierde de vista la riqueza
fenomenologica de la experiencia consciente: los aspectos subjetivos, cualitativos y significativos que
caracterizan nuestra existencia. La conciencia no es simplemente el resultado de una serie de inputs
y outputs procesados por un mecanismo organico; es una realidad que implica un sentido de ser, una
presencia en el mundo y una capacidad para experimentar y reflexionar sobre esa experiencia; es decir,

una conciencia y una autoconciencia.

Una visién mecanicista pasa por alto el hecho de que el ser humano es un ser intencional, dotado de
una dimension ética, estética y trascendental que desafia la simple causalidad material. La conciencia
humana no solo percibe y procesa informacién; también atribuye significado, valora, imagina y trasciende
los datos de la experiencia. Estas capacidades no se ajustan facilmente a un modelo de procesamiento

simbdlico, ya que involucran una profundidad de sentido y una orientacion hacia lo metafisico.

Al tratar de equiparar la conciencia humana con una posible conciencia artificial mediante una légica
puramente formal, se corre el riesgo de caer en una vision empobrecida y distorsionada de lo que sig-
nifica ser humano. No se trata simplemente de la capacidad de procesar informacion o de responder a
estimulos de manera compleja, sino de la capacidad de experimentar, comprender y de ser conscientes

de nuestra propia existencia.

En ultima instancia, la pretension de equiparar lo humano con la IA mediante una logica reduccionis-
ta ignora la riqueza ontoldgica de la conciencia y la experiencia humana, cometiendo una falacia de
ser-saber al confundir lo que sabemos del humano con lo que el humano es en si (cf. Ferraris, 2014).
Aunque las maquinas pueden imitar ciertos aspectos del comportamiento humano, la realidad del ser
humano permanece como un fendmeno irreductible a las leyes formales y a la manipulacién de sim-
bolos. La verdadera comprension de lo que significa ser humano exige una perspectiva que abarque no

solo la materialidad, sino también las dimensiones mas profundas y significativas de nuestra existencia.

Mas alla de esto, la IA no solamente refleja (y supera) nuestras capacidades logico- cognitivas, sino que
ademas pone de relieve nuestros sesgos y determinados valores. Aun no siendo un reflejo perfecto de
nuestra naturaleza, la IA saca a relucir nuestras percepciones, preconceptos y deseos. Esto nos pone
cara a cara con quienes pensamos ser y con quienes somos verdaderamente. Esta auto reflexion critica
puede ser utilizada como espacio para promover un crecimiento humano orientado a la exaltacion de

los valores de la naturaleza humana y el bien comun.

Para esto, necesitamos asegurarnos de crear espacios verdaderamente transdisciplinares, donde estos
debates puedan florecer y donde puedan desarrollarse IAs de manera ética. Ciertamente esto tltimo

no es una tarea simple, pues implica capacidades técnicas atin en desarrollo y capacidades de didlogo

42



Ducosquel, S.(2025) “El reflejo imperfecto: Inteligencia artificial y la huella ontolégica del humano, Journal of Ethics,Economics and Common Goods,
22(2), p 33-44.

transdisciplinario, también en desarrollo. Pero mas alla de las cuestiones del futuro desarrollo de las
tecnologias de IA, debemos reconocer que estamos frente a una oportunidad tnica para entender qué

queremos ser como humanidad, y trabajar en funcién de la profundizacién en nuestra naturaleza hu-

mana. De no ser asi, continuaremos buscando en el espejo lo que no le pertenece.

43



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

44

Bibliografia

10.
11.

12.
13.

14.
15.

16.

17.

Chalmers, D. (1996) The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. Oxford: Oxford
University Press.

Chalmers, D. (2006) ‘Strong and Weak Emergence) in Clayton, P. and Davies, P. (eds.) The
Re-Emergence of Emergence: The Emergentist Hypothesis from Science and Religion. Oxford:
Oxford University Press, p244-254.

Deacon, T. (2011) Incomplete Nature: How Mind Emerged from Matter. New York: W. W. Norton
& Company.

Dennett, D. (1988) ‘Quining Qualia, in Rosenthal, D. (ed.) Consciousness. Cambridge: MIT
Press, p125-151.

Dennett, D. (1995) Darwin’s Dangerous Idea. New York: Simon & Schuster.
Ferraris, M. (2014) Manifesto del Nuovo Realismo. Bari: Editori Laterza.

Galluzzi, A. (2024) Intelligenza Artificiale come specchio dell'umano, in Paiaia, G., Prete, R. and
Stefanutti, L. (eds.) Intelligenza Artificiale. Sviluppi future e tutela della persona. Padua: Triveneto
Theology Press, p53-69.

Heidegger, M. (1971) El Ser y El Tiempo. México D.E.: Fondo de Cultura Econémica

Heidegger, M. (1977) The question concerning technology, in Heidegger, M. Basic Writings. New
York: Harper & Brown, p287-317.

Thde, D. (1990) Technology and the Lifeworld: From Garden to Earth. Cambridge: MIT Press.

Mussell, H. (2024) Ontology, Relational Ethics, and Corporations. Berlin: Springer International
Publishing.

Nagel, T. (1974) What is it like to be a bat?, The Philosophical Review, 83(4), p435-450.

Schaab, G. (2013) Relational Ontology, in Encyclopedia of Sciences and Religions. Heidelberg:
Springer Netherlands, p1974-1975.

Searle, J. (1992) The Rediscovery of the Mind. Cambridge: MIT Press.

Stiegler, B. (1998) Technics and Time, 1: The Fault of Epimetheus. Stanford, Calif.: Stanford Uni-
versity Press. Monoskop+1

Vallor, S. (2024) The AI Mirror: How to reclaim our humanity in an age of machine thinking.
Oxford: Oxford University Press.

Wildman, W. (2010) ‘An introduction to Relational Ontology; in Polkinghorne, J. (ed.) The Trini-
ty and the Entangled World. Michigan: William B. Eerdmans Publishing, p55-74.



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

EPISTEMIC INJUSTICE: A NEW FORM OF MODERN SLAVERY

Shashi Motilal
Professor ( Retd.), Department of Philosophy, University of Delhi, Delhi, India;
Orcid: 0000-0003-4589-512X

Ayesha Gautam
Assistant Professor, Department of Philosophy, University of Delhi, Delhi, India
Orcid: 0000-0003-2759-3582

ABSTRACT

The paper aims to show that though the modern conception of slavery includes loss of freedom of self-expression and
violation of the human right to a dignified existence, it ignores a subtler form of slavery which is ‘epistemic injustice’ Epis-
temic injustice is the result of a dominant euro-centric conceptual scheme, framed in terms of modernist conceptions of
‘rationality’ and ‘humanity’ and what is termed as ‘scientific knowledge. Such a framework adopts a narrow view of who is
a ‘rational knower” and ‘what is a source of rational scientific knowledge. Critiquing this framework, the paper states that
epistemic injustice not only affects individuals but entire communities, more specifically indigenous communities, and
their knowledge systems. Epistemic injustice is considered to involve three aspects: the involuntary aspect, the exploitation
aspect, and the effective control aspect due to asymmetrical power relations besides the loss of self-identity, recognition,
credit deficit, testimonial injustice, hermeneutic injustice, and loss of collective capability for human development. Con-
sidering Indigenous Knowledge systems and a relevant case study Ima Keithal (Mothers Market), the paper attempts to
show that individual and collective epistemic injustice, in all its forms, affects sustainable business practices that lead to

environmental harm and gender injustice..

Key Words: Epistemic Injustice, Modern Slavery, Indigenous Knowledge Systems and Scientific Knowledge, Epistemic
Injustice and Collective Human Capability, Environmental Justice and Gender Justice..

JEL: Z00

45



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Introduccion

The concept of slavery refers to the act of owning a person as property, particularly their labor. Slavery
is generally associated with compulsory labor, and the party holding the slaves in bond determines
where they are to live and work. The act of enslaving someone is the act of placing them in slavery.
Article 1(1) of the 1926 League of Nations Slavery Convention, which is generally accepted as the legal
definition of slavery, states: “Slavery is the status or condition of a person over whom any or all of the
powers attaching to the right of ownership are exercised.” It is considered that slavery is the violation
of the human right to a dignified existence since it involves the loss of freedom of self-expression for
the slave. In defining a minimum level of living that no one should be able to fall below, human rights
create a moral framework that everyone should adhere to. In this context, Article 4 of the Universal
Declaration of Human Rights prohibits slavery and servitude in all forms. Slavery was legally banned
worldwide in the 1990s when the term “death of slavery” was proclaimed. Even so, slavery persists

across the globe in varying forms.

A comprehensive normative guideline on slavery’s current definitions is provided by the Bellagio-Har-
vard Guidelines on the Legal Parameters of Slavery (2012). The guideline defines slavery as controlling
or enslaving an individual so as to significantly impair their liberty with the intention to exploit them
for profit, use, or disposal. A common approach to achieving this is through coercion, deception, and/
or force. (Mende, 2019, p231)

This paper aims to consider the case of epistemic injustice as a form of ‘modern slavery’ since it invol-
ves some essential defining features of what constitutes slavery. The concept of epistemic injustice and
its instances may have been around for ages in different societies, but the term ‘epistemic injustice’ is
fairly new in the discourse of Virtue Epistemology. The paper proceeds by first delineating the nature
and defining features of slavery and modern slavery (Section 1). Section 2 delves into the philosophical
context of the concept of modern slavery, highlighting the euro-centric underpinnings of this colonizing
concept. Section 3 takes up modern instances of epistemic injustice and discusses the different kinds
of epistemic injustices and their socio-genesis. It argues to establish that epistemic injustice is a form
of slavery since it is a violation of human rishts and human canabilities. Epistemic injustice not only
affects individuals as ‘knowers’ bu victims of epistemic marginalization.
Section 4 takes up the issue of epistemic injustice caused by neglect of indigenous knowledge systems

in business practice, taking a relevant case study, Ima Keithal (The Mothers Market).

Section 1 : Modern Slavery: Origin and Forms

The scourge of slavery has many forms. There is no single uniform definition of slavery. Prior to the

seventeenth century, in European, as well as many other societies, slavery was a social status that used to

46



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

be ascribed only under particular circumstances, or to particular ‘kinds’ of human beings. For instance,
slavery was often used as a punishment for convicted criminals or as a way of enslaving those captured
in war. Classical social contract theory, which rejected all forms of tradition-based, naturalized authority
and emphasized consent as necessary to the legitimate exercise of authority, provided a lens through
which the master-slave relationship was simultaneously defined and made morally questionable by its
non-consensual nature. In the view of social contract theorists like Thomas Hobbes and John Locke,
slavery involved the non-consensual exercise of authority. (Davidson, 2015, p.28) Hobbes provides a
very straightforward answer to the question, “What is slavery?” According to Hobbes, people tied to
shackles are slaves; those not shackled have consented to their masters’ dominion and are thereby not
slaves. (Davidson, 2015, p. 30) There has also been a suggestion that slavery reduces human beings
to merely a thing that can be used to carry out another’s will, while free and equal political subjects
in modern liberal democracies are viewed as disembodied: rational, abstract, universal, individuals.
(Davidson, 2015, p.18)

It is important to note that slavery and slavery-holder relationships have varied greatly throughout
history and will continue to do so. Coming to modern slavery, it can be said that modern slavery is very
similar to slavery in the past, but it also differs from it. A recent article by Todd Landman, “Measuring
Modern Slavery: Law, Human Rights, and New Forms of Data” states that modern slavery shares several
attributes with other human rights violations. As with arbitrary detention, torture, disappearances, and
extra-judicial killings, much of the practice of modern slavery is hidden from direct view. Although
workers may work in plain sight, the conditions under which they do so, whether they are being coerced,
unpaid, or free to leave their workplace, are not readily apparent. (Landman, 2020, p. 311) By comparing
modern slavery with slavery in the past, Kevin Bales, Zoe Trodd, and Alex Kent Williamson (2009) try
to distinguish the two. Firstly, modern slavery is globalized, meaning that slavery in different parts of
the world is becoming more similar. Regardless of where slaves live, their role in the world economy
is becoming increasingly similar. The way slaves are used and the contribution they make to the world
economy are becoming increasingly similar. No matter where slaves are located or used, they have
remained disposable entities meant to provide cheap labor. The problem has further been aggravated
by practices such as outsourcing, subcontracting, and informal hiring of temporary workers. Slave
labor victims are readily concealed within the workforces of companies and organizations as a result
of these practices. The lack of favorable labor laws in most countries have also contributed to slavery.
Secondly, while the slave trade was a means of establishing colonies and empires in the past, today
slavery is illegal everywhere, generally being conducted by small criminal businessmen. No country’s
economy relies heavily on modern slavery. Bill of sale and titles clearly demonstrated slave ownership
in the nineteenth-century American South, but that is not the case today. A third change has been the
reduction of the length of time slaves are kept. In the past, slavery was a lifelong condition, but today
it is often temporary, lasting just a few years or even a few months. In addition, slavery is no longer

based on racial differences. (Bales, et al 2009: 28) According to Bales, Trodd, and Williamson, today,

47



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

slavery manifests itself in four forms worldwide. Slavery in one form is chattel slavery, which is closest
to old slavery in which a person is captured, born, or sold into permanent servitude, with ownership
often asserted. Bonded labor, or debt bondage slavery, is another form of slavery. It is an extremely
common form of modern slavery, where a person pledges himself/herself in return for a loan, but whose
length and nature of service are not specified, nor does their labor reduce the debt. Thirdly, there is
contract slavery. Currently, this is the fastest-growing and second-largest form of slavery. The system
hides behind modern labor relations: contracts guarantee employment for workers in a workshop or
factory, but in reality, they are enslaved when they arrive. Forced labor is the fourth form. Slavery is a
form of forced labor, regardless of who practices it, but this term indicates slavery that is practiced not
by individuals, but by governments or other official groups. Some countries, such as Uzbekistan, send
school as well as college students to work in cotton fields for up to three months a year. The children
have no choice and are paid little or nothing for their labor. Another form of slavery, ritual slavery,
accounts for a lower proportion of slaves today. Ritual slavery is perpetuated by factors such as race,
religion, and ethnicity. (Bales et.al, 2009,p. 33-34)

Though slavery has taken many forms throughout history, regardless of cultures and societies, the core
elements of violent control and exploitation have remained the same. Among the many ways slavery
and similar practices are getting manifested in modern times are human trafficking, child labor, forced
marriage, debt bonds, child pornography, and bonded labor. These instances result from the violation
of human rights and the loss of freedom that are the result of power relations that are characterized by
discrimination along caste, class, race, gender, ethnicity, region, nationality, and their intersectionality.
According to Bales et al, modern slavery is to be viewed as an oppressive relationship in which one
person is controlled by another through violence, psychological coercion, threats, or threats of violence.
In addition to losing free will and mobility, slaves are exploited economically and receive nothing more

than their subsistence wages. (Bales et al, 2009, p. 31)

A recent discussion of the problem of differing definitions of slavery is explained by Kevin Bales, who
notes that legal definitions seek to locate particular human activities within the rule of law, whereas
social science definitions seek to describe them as social phenomena. According to Janne Mende,
modern slavery has neither a clear definition nor a defined scope, but international documents, con-
temporary policies, activists, and scholarly perspectives all contribute to creating an image of it. As
a result, modern slavery can be summarized by three denominators. First, there is the control of one
individual over another, second, there is an element of involuntary involvement, and third, there is an

element of exploitation in the relationship. (Mende, 2019)

48



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

Section 2 : The Eurocentric Context of Modern Slavery

Forms of slavery that maintain effective control and coercion over people and thereby exploit them have
surfaced in a variety of forms in our social, political, and economic relationships. In most discourses
about slavery, issues related to economic and sociopolitical structural forces as well as involuntary control
relations have been discussed. The philosophical background that undergirds the essential features that
define ‘slavery’ across periods of time and space, cultures and contexts is to a great extent eurocentric
and can be traced to the views of philosophers like Immanuel Kant, Jean Paul Sartre to mention a few.

This is evident from Sartre when he states,

“It is the enforcement by a minority of three million people of European origin of a policy designed
to keep in slavery...... 14 million inhabitants of African or Asian origin or of mixed descent. These
14 million inhabitants have no political rights. They cannot vote, hold meetings or belong to trade

unions...... ” (Sartre, 1966).

Historically, eurocentrism is what led to privileging and legitimization of certain forms of conceptual
schema. “Eurocentrism can be defined as a cultural phenomenon which views the histories, life-worlds,
cultures of non-western societies from the lens of the Western perspective. Eurocentrism projects
Western Europe, Americas and Australasia or ‘the West’ as a universal signifier, and advocates for the
application of a Western model based on Western values rooted in Enlightenment like: rationality,
certitude, objectivity, verifiability, individuality, human rights, equality, democracy, free markets etc”
(Gautam and Singh, 2021, p 154-155) ((Pokhrel 2011; Baxi 2002) It may be true that slavery, which
was the result of colonialism and imperialism and which used to be expressed in the form of masters
owning slaves, has ended in some form in today’s world, but its place has been taken over by what
Upendra Baxi refers to as the epistemicide or subordination of global south by global north power or

even vassalage (Baxi, 2018, p. 25).

The eurocentric conception of human nature that was typically advanced to morally justify slavery can
be found in the philosophy of Immanuel Kant. Kant’s philosophy interweaves the concept of rationality
and autonomy with a conception of human nature. Kant conceived of human beings as rational subjects
rather than biological beings. Whenever he talked about respecting humanity in person, he meant
respecting the dignity of humanity as rational nature. In speaking about humanity as a moral end,
as something worthy of respect, and as something that deserves dignity, Kant referred to the rational
nature of humans. (Neumann, 2000, p.288) According to the second formulation of Kant’s categorical
imperative, we ought to treat everyone including ourselves as an end in themselves. The dignity and
intrinsic value of another person as a rational and autonomous being are respected when we treat them
as an end in themselves. The concept of seeing an individual as free and rational involves recognizing
that they are capable of choosing their goals and projects on the basis of moral principles known by

reason and acting on a personal view of what is morally right. In order to respect the autonomy of

49



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

others as rational agents, we must respect their goals, projects, and actions, chosen according to their
conception of what is right. (Gauthier, 1993, p. 24). Though Kant emphasized the rational nature of
humans and how rationality made humans moral creatures, Kant was of the view that not all so-called
‘humans’ should be considered humans. For, in his view, many creatures (bipeds) lacked rationality and
did not deserve to be called humans. This was typical of eurocentric thought. (Rorty, R, 1998) Kant’s
philosophy provides some insight into slavery. Historically, slaves were considered to be primitive and
non-rational and in the pretext of their primitiveness, they were denied autonomy and their enslave-
ment was considered morally acceptable. Individuals who were enforced into slavery included those
who used to be considered less ideal or more primitive forms of human beings, including women and
people taken to represent a more primitive and earlier stage of human evolution. They were thought to
be lacking in rationality, which invited rational conquest and re-ordering by those who were deemed to
be the best examples of reason, namely elite white males of European descent and culture. (Plumwood,
2002, p. 7-9)

In his works, Jean-Paul Sartre distinguishes between two types of being: en-soi, or being-in-itself, and
pour-soi, or being-for-itself. As per the concept of en-soi, beings have a definable essence yet are not
conscious of themselves or the totality of their essence. If one were to treat an entity as being in itself
or en soi, one would be treating it as an object rather than a subject. As opposed to the concept of en
soi, pour-soi, or being for itself, refers to a being that is identified through possession of conscious-
ness, and specifically, through awareness of its freedom and existence. If one treats an entity as being
for itself, it is perceived as a subject rather than an object. Treating an entity or group as a subject has
its own significance. Such entities are presumably viewed as free entities that can make decisions for
themselves, thus choosing projects on their own. The treatment of an entity as an object robs it of the
right to make its own informed decisions and forces it to follow the dictates of others. Modern slavery
can very well be seen as a continuing tradition of treating slaves as en soi, or as beings in itself. They
are considered entities not worthy of choosing what they would like to work on and what moral and

conceptual schema they would like to adhere to.

A fall out of ‘eurocentrism’ was that it not only ‘naturalized’ the phenomenon of slavery but it also de-
termined the contours of ‘knowledge’ itself in the sense of defining what could be considered ‘scientific’
knowledge, a ‘reliable’ and ‘authentic’ source of knowledge as also methods of determining what could
be counted as knowledge in the first place. Knowledge forms which were in alignment and conformity
with western values rooted in enlightenment like rationality, certitude, objectivity, verifiability were
the ones which were accorded the status of scientific knowledge, relegating to the margins sources of
knowledge that did not meet the set criteria, thereby also affecting the credibility of those who posses-
sed such knowledge. Slavery in modern times, thus cannot simply be understood merely in terms of
objectification and subjugation of some individuals under the pretense of considering them non-ra-

tional or being in itself. Modern slavery is also characterized by the subjugation of conceptual schema

50



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

of marginalized social strata within the framework of eurocentrism. This form of slavery however is

less acknowledged.

In this light, Edward Said’s insights (1977) in Orientalism are particularly valuable, as they uncover how
cultural representations and relations of imperial power have profoundly influenced the West’s cons-
truction of the East. A central premise of Edward Said’s argument is the inseparable connection between
knowledge and power. The West, he contends, systematically produced bodies of “knowledge” about
the East that served to define, regulate, and ultimately dominate it—thus providing an intellectual and
moral justification for colonialism and imperialism. Said’s theory of postcolonialism rests on his critique
of the fabricated image of the Orient, constructed by Western scholars, poets, novelists, philosophers,
political theorists, economists, and colonial administrators. This representation consistently portrays
the Orient as primitive, irrational, and uncivilized, standing in deliberate contrast to the rational, ad-
vanced, and civilized West. In his seminal work Orientalism, Said describes this as a “style of thought”
based on an ontological and epistemological division between “the Orient” and “the Occident.” For
Said, the colonial enterprise imposed Western language, culture, and values while marginalizing and
distorting the histories, traditions, and identities of Oriental peoples. What particularly angers Said is
the way Orientalists have stereotyped and homogenized vastly diverse societies, erasing their distinct
cultural and national characteristics in the process of constructing an image that legitimized Western
domination. (Hamadi, L., 2014)

Section 3: The Nature of Epistemic Injustice and Its Various Forms

Socio-economic and political injustices have bred inequalities cutting across race, caste, class, and gender
from time immemorial and various ethical issues surrounding such inequalities have been discussed at
length for ages. But a form of inequality, one that affects our relationship to ourselves as the knowing
subject and others as the known ‘object’ has not been discussed to that extent. This type of injustice is
due to the play of ‘social power equations’ among individuals belonging to different categories of people.
It affects, in subtle ways, the level of credence attributed to the knowledge or information ‘imparted’
or ‘received’ in the knowledge producing situation. According to Medina, “social injustices breed
epistemic injustices”; they are like “two sides of the same coin, always going together, being supportive
and reinforcing each other” and “take place in complex and diverse communities under conditions of
oppression” (Medina, 2013, p 27). In that sense, social injustice and epistemic injustice are integrally

related.

Although the phenomenon of epistemic injustice has been around for centuries, as a concept, with
wide ramifications, it gained prominence in the writings of virtue epistemologists like Miranda Fricker

(2007) and in feminist and race theories. (Medina, 2013). In this section we will discuss the nature of

51



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

epistemic justice, its various forms and how it can be considered as a form of ‘modern slavery’ based on
what we have gathered from the previous section. So, what exactly is ‘epistemic injustice’ - the epistemic
aspect of social injustice? Before we describe the nature of epistemic injustice and its different forms

and their causes, let us consider some examples.

Is it not an uncommon phenomenon that due to racial and/or gender prejudices, the testimony of a
black woman is given less credence than if the same was offered by a white male? Or, that the technical
and other capabilities of women in general are considered less reliable and less accurate because they
are more likely to get swayed by emotions than act according to reason? Or, that knowledge sourced
from indigenous systems of knowledge is considered less ‘scientific’ than knowledge sourced from
traditional/analytic knowledge systems. Again, testimonials are discounted if the patient is elderly
because she may be repetitive and, perhaps, incoherent and slow. Often, in a classroom, the questions
raised by a student who is poor, or a foreigner, or a person with disability are ignored or given less
importance owing to a prejudiced perception about her class/caste, or immigration status, or not being
‘able-bodied’ This ‘lack of credence’ in each of the above cases results from certain preconceived ideas
of capabilities arising from certain misconceptions and misperceptions of identities; in short, certain
stereotypes that have their genesis in social conditions that have prevailed over a long period of time
and that have seeped into epistemic relations obtaining between individuals and communities. Almost,
inadvertently, we begin to doubt/discredit or discount their capacities to know, understand and express
subjective experiences articulately. Needless to say, such stereotyping causes long lasting damage to the
lives of individuals and communities. Inequalities arising out of such unjust situations are instances

of epistemic injustice.

According to Miranda Fricker, epistemic injustice refers to a form of injustice that is ‘a wrong done to
someone specifically in their capacity as a knower’. As rational beings and in our capacity as knowers,
we can not only interpret/understand our own experiences but also inform others about those expe-
riences. In that sense, being a knowledge ‘giver’ and a knowledge ‘seeker’, both are integral parts of
human nature. They are also important (as we shall see) for an empowered human agency and the
sense of self-esteem. But, the natural ‘give’ and ‘take” aspect of the knowing/ learning process is at
times affected adversely by ‘social power relations’ that prevail in society on account of differences of
caste, class, race, gender, nationalities, etc. In Fricker’s view the use of social power is to effect social
control actively or passively through evoking a sense of ‘identity power’ (Fricker, 2007, p.13). Fricker
illustrates how men may exercise social power/control over women, subtly or indirectly, by means
using gendered ‘identity power’ (Fricker, 2007, p.14-15) And, this can happen where ‘identity power’
is determined by other stereotypes too that affect discursive exchanges in our epistemic relations. The
exercise of ‘identity power’ in a highly male dominated society can cause women in that society to lose
their credibility, i.e., they are not regarded as ‘authentic’ knowledge givers or knowledge seekers. This

not only affects their levels of confidence to express their unique gendered experiences but, in the long

52



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

term, also affects their abilities and skills. Gendered epistemic injustice creates stereotypes detrimental

to women resulting in a gender imbalance in some professions.

According to Fricker there are two types of epistemic injustices to begin with. One that she calls distri-
butive epistemic injustice and the other discriminatory epistemic injustice. If education is a resource
that should reach everyone then if certain individuals/ communities are deprived of this resource on
account of racial/casteist or even gendered prejudice then it counts as distributive epistemic injustice.
It is a well-known fact that there was a time in India when on the basis of caste, many deserving in-
dividuals were deprived of the basic right to inclusive education; the case of Dr. Bhimrao Ambedkar
instantly comes to mind. In many conservative ancient Indian societies, the girl child was denied the
right to education. Now, perhaps, distributive injustice is no longer that pervasive. But discriminatory
epistemic injustice still persists. Two kinds of epistemic injustices fall under this category. They are

testimonial injustice and hermeneutical injustice.

Social prejudices or stereotyping that harm the testimonial credibility of the information/knowledge
given by an individual or community about their own experiences are forms of testimonial injusti-
ces. The examples stated above are all cases of testimonial epistemic injustice. Testimonial injustices
that persist over a prolonged period of time have a detrimental effect on the human agency, human
capability and sustainable human development of those affected. Their sense of self-confidence and
self-esteem is lost. They start doubting their ability to understand their own experiences as also their
ability to make their experiences intelligible to others. Consequently, other people also start failing to
understand them. For example, it is not uncommon for people to say that the sexual preferences and
experiences of people belonging to the LGBTQIA+ community are beyond comprehension; that the
experiences are not ‘normal’ or ‘natural’ The deliberate attempt to cast their experiences as unintelligi-
ble results in a form of hermeneutical epistemic injustice. This typically happens in racial, casteist and

sexual stereotyping and prejudice.

Cases of epistemic testimonial and/or hermeneutic injustices are not isolated instances that can be ig-
nored. They have their genesis in social conditions which perpetuate such injustices against individuals
and some communities, impacting the individual’s life or the community’s survival and development.
These are no less grievous offenses than more familiar forms of socio-economic and/or political injus-

tices. In fact, they are concomitant results in the domain of power inequalities.

Section 3.1: The socio-genesis of epistemic injustice

Inequalities arising out of an epistemically unjust situation have a social genesis. Both Fricker and

Medina emphasize that the social positioning of an individual/community in the power equation of

53



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

dominance creates inequalities going beyond the typical socio-politico-economic inequalities and im-
pacts the social practice of knowledge acquisition and knowledge expression. (Medina, 2013; Fricker,
2007) In fact, the socio-genesis of knowledge also affects the scientificity of knowledge. It is well known
that the understanding of ‘knowledge’ as a phenomenon that is affected by the social positioning of the
knower and known, as also by the context in which knowledge is given or received is opposed to the
traditional conception of ‘scientific knowledge’ that assumes that the subject of knowledge is ‘universal
and culturally neutral’ and demands that the object of knowledge be studied in abstraction from its

specific ‘social situatedness. (Haraway, 1988)

For that reason, knowledge of the less powerful partner in the epistemic situation is regarded as having
less credence, relegated very often as being unscientific, and therefore, of no value. Knowledge systems
of indigenous communities is an apt example of this. But a socially situated conception of knowledge
affords the possibility of exploring the inter-dependencies and interrelations of reason, power and
epistemic authority, as also the socio-cultural origins of knowledge. In taking account of ‘social situated-
ness’ it can ‘red flag’ the inadequacies of knowledge as also the ethical issues that the interrelations and
interdependencies of reason and power raise in the knowledge situation, and in the process, highlight

the important interface of ethics and epistemology.

In addition to pointing out the social genesis and situatedness of knowledge vis-a-vis the social posi-
tioning of the knower and the known, Medina also makes other interesting points. He points out that
the social positioning or epistemic stance of the knower and the known in the power equation, is not
a deliberate one-time stance adopted by an individual in a knowledge situation. Rather, the epistemic
stance that an individual or a community takes is something that it has learnt to adopt because of a
prevailing environment of ‘dominance’ between the two engaged in this power relation where one is
privileged and more dominant/powerful than the other. Neither party consciously takes on the stance.
It is rather an attitude that becomes ‘second nature’ influencing the epistemic stance/attitude adopted in
a knowledge situation. It is, as Medina puts it, caused by ‘social positionality and habit-forming proces-
ses of socialization” (Medina, 2013, p.40). In that sense, it is culturally imbued and has an influencing
effect on the parties involved. Both the privileged and the not so privileged adapt to their epistemic
situation. In such instances of ‘adapted preference; the less privileged party is comfortable and ‘happy’
in its subservient role and position and the privileged party is comfortable in its delusion (false belief)

that it is naturally more ‘superior’ than the less or under-privileged.

Both Fricker and Medina attribute epistemic injustice to the power positioning (defined in terms of
socio-economic and political power) and ensuing relationship between the knower and known where
the more powerful is the ‘privileged’ and the less powerful is the ‘suppressed’ party. Medina also makes
an interesting point. He holds that contrary to the belief that injustices are committed by the former

against the latter, epistemic injustice is actually disadvantageous or harmful to the privileged and, sur-

54



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

prisingly, advantageous or ‘beneficial’ to the ‘suppressed.

According to Medina, epistemic injustice operates negatively both for the knower and the known because
it stems from certain prejudices and stereotypes such as race, caste, class, gender, etc. How prejudices
and stereotypes affect both the privileged and suppressed in a knowledge situation is explained by
Medina. He points out that both epistemic vices and epistemic virtues are operational in instances of
epistemic injustice. Knowledge gathering is a painstaking process that is harmed by what Medina calls
‘active ignorance’ that is typically exhibited by the powerful and privileged. The disadvantages or harms
to the privileged class arising out of ‘active ignorance’ are threefold, viz, epistemic arrogance, epistemic
laziness and epistemic close-mindedness. Epistemic arrogance is the attitude that one knows it all and
therefore, can ignore the views of others; epistemic laziness is the attitude that one need not know the
view of others since they are inconsequential. This creates many ‘blind spots’ in the knowledge process
itself. And, epistemic close-mindedness is the attitude of ‘closetting’ one’s own views and not willing to
see the other’s point of view too. These clearly are epistemic vices that hamper and derail the process of
gaining knowledge. So, though the privileged are apparently in a more powerful social position, indul-
ging in ‘active ignorance’ is a disadvantage to them. On the other hand, the less powerful are gainers of
epistemic virtue in a knowledge situation though they are the victims of epistemic injustice. Medina
explains how. In Medina’s view, epistemic virtues are advantages that accrue to the suppressed class of
individuals. These fall under the umbrella concept of ‘Subversive Lucidity’ and consist of three virtues
which are - humility, curiosity/diligence and open-mindedness. (Medina, 2013, p. 42) He explains
how these virtues are essential for gaining knowledge. Thus, Medina goes beyond Fricker to show how
epistemic injustice is not a one-sided phenomenon affecting only the suppressed class in the power

binary but is an undesirable phenomenon adversely affecting the privileged class too.

Section 3.2: Epistemic Injustice: A Form of Modern Slavery

One of the aims of this paper is to explain how epistemic injustice is a form of ‘slavery; a subtle, perhaps,
unintended form of slavery. We have already examined the different definitions of ‘modern slavery’ and
how different forms of modern slavery differ from slavery traditionally understood. One can elaborate
and add a little more to our understanding of modern slavery deriving from what Medina has to say
about epistemic injustice and in that respect show how epistemic injustice also is a form of modern
slavery. Let us take an analogy. When one is ‘actively ignorant, one loses out on the natural process of
knowledge acquisition which is characterized by humility, open-mindedness, curiosity and a non-pre-
judicial mindset. In a sense, one becomes subservient or servile to external forces that determine what

we should know or not know.

55



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Interestingly, in contemporary times, a significant factor that acts as an external force in influencing and
regulating our lives, is technology. It acts as the ‘external influencer’ and inadvertently determines our
beliefs, preferences and choices. For example, data mining and its use in influencing public opinion is a
telling example. When an external force like the use, or rather misuse of technology, plays a significant
role in how we think and behave, then that can also be considered as an epistemic injustice because it
hampers or compromises free thinking, (essential to what it means to be free, and not a slave to some
other power). Here of course it is not a section of society/ a specific marginalized community that is
the victim of epistemic injustice, but society in general. That is the predicament of modern-day society
that has become a ‘modern slave’ of technology. In this context, a more familiar example can also be
cited. When a person forwards the ‘forwarded messages’ s/he has received, her/his own capacity to think
through/ or verify the contents of forwarded messages is diminished. The person, out of habit, instantly
forwards the message to others, and they, to still others. In forwarding messages, one is indulging in an
epistemic vice that strips us of our own capacities to seek, understand, and verify the information we
receive. It is as if our knowledge and our capacity to know are controlled by forces external to us and not
by us as genuine seekers of knowledge. When an external force determines/controls who we are, what

we ought or ought not to know, how we ought to or ought not to respond, we have become enslaved.

Both in the case of testimonial injustice and also in the case of hermeneutic epistemic injustice, our
capacity to understand the experiences of others and our own capacity to express our specific expe-
riences to others is enslaved by external social forces that consist of racial, casteist, gendered and other
narrow-minded stereotypes and prejudices. As was mentioned before, these are not deliberate, one-ti-
me attitudes adopted but over a long period of time become ‘second nature’ to us, so much so that we
do not see anything wrong or unjust in adopting such discriminatory stances. Such stances become
naturalized and normalized. In the Nazi dictatorial regime, basic human rights were denied to some
because the perpetrators of the Nazi crimes believed that those people were not ‘fit’ to be considered
humans. They were aberrations to humanity and this discriminatory idea was the natural and normal
thing to accept. There were humans and there were ‘lesser humans’ or ‘sub-humans’ who were seen to
be irrational animals only and whose existence was to be subservient to the real humans. Like animals

they had no rights, no freedom. Hence, they were reduced to being mere ‘slaves.

In the typical instances of ‘modern slavery’ like human trafficking, child labour, prostitution, illegal
immigrants, the individuals have human rights in principle, but no freedom to exercise those rights. The
loss of this freedom is the cause of their slavery. Similarly in situations of testimonial and hermeneutic
epistemic injustice, the victims have the human right to acquire knowledge and express that knowledge
freely but covert, external forces of oppression and suppression operational in the processes of acquiring
and expressing that knowledge prohibit them from exercising these rights. The forces that create room
for prejudices and stereotypical thinking have their genesis in social conditions prevailing in society.

In this sense, we are slaves of external epistemic forces and hence, epistemic injustice is a modern form

56



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

of slavery. The three features of modern slavery (Mende, 2019) mentioned in Section 1 above also go
on to establish that epistemic injustice can be considered as a form of modern slavery. Next, we will
attempt to show how, like traditional slavery, epistemic injustice as a form of modern slavery affects

human capability as understood in the capability approach to human development.

Section 3.2.1: Epistemic injustice and its impact on collective human capability

In order to draw some relationship between epistemic injustice and loss of human capability, we need
to know how the capability theorists understand the concept of ‘capability’. Sen explains the concept
by first distinguishing what he calls human ‘functionings’ from human ‘capabilities. For Sen, the level
of a person’s ‘functioning’ is the set of what the person does and becomes by doing those things in his/
her real life. And, ‘capability’ refers to the set of what a person could have done and become in life given
suitable opportunities and freedom to choose amongst those opportunities available to him/her. To
determine the level of one’s capability is an important index to make interpersonal comparisons, i.e., to
compare one’s present condition with what one could have been if one had more opportunities in life
and the choice to utilize those opportunities. According to Sen, if only ‘functionings” were taken into
account then that would mean “pushing people into particular ways of ‘doings and beings’ producing
stereo-types and stifling choices. In contrast, focusing on capabilities creates spheres of choice where
people could themselves choose the types of functionings they consider to be valuable.” (Alexander,
2004, p. 454) As Sen puts it, “[I]n assessing our lives, we have reason to be interested not only in the kind
of lives we manage to lead, but also in the freedom that we actually have to choose between different
styles and ways of living. Indeed, the freedom to determine the nature of our lives is one of the valued

aspects of living that we have reason to treasure.” (Sen, 2010, p.227)

Capability, understood in the above sense, clearly shows that when epistemic injustice occurs, it affects
people’s ‘capabilities’ vis-a-vis their role as knowledge ‘seekers’ and/ or knowledge ‘givers. The victims of
‘epistemic injustice’ are, either deprived of opportunities because the opportunities are not available to
them (cases of distributive epistemic injustice) or they cannot make use of the opportunities available
because of fear, lack of self -confidence, lack of self-esteem resulting from the dominance of the privile-
ged/ dominant group. They cannot live a life they value and perpetually get marginalized. In the case of
hermeneutic epistemic injustice, the case of the LGBTQIA+ community can be cited. The community
continues to live in the ‘closet’ for fear of being discriminated against because their sexual and lifestyle
preferences are not fully and ‘really’ understood or recognized by the state and/or by the people. Their
freedom to live a life they value is compromised. Similarly, when testimonial epistemic injustice occurs
as a result of the biases held against the dalits, the blacks, the poor and women (when their technical
and entrepreneurial skills are undermined) and people belonging to indigenous communities, their

freedom and chances of living a life they value is jeopardized. In this way, in each case of epistemic in-

57



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

justice, the capabilities of the victimized are affected. Such injustices not only affect individuals but also
the communities to which they belong. The community continues to remain in the margins, deprived
of opportunities of human development although the resources of human development and rights to

those resources exist in principle.

It is not that there are no laws against the root of such injustices. The laws are in place and the discri-
mination that results in forms of injustice are in violation of existing laws. Thus, despite the fact that
the laws are in place, justice fails. This is well expressed by Amartya Sen in his distinction between ‘niti’
and ‘nyaya. According to Amartya Sen, a society’s justice cannot be judged merely by the rightness of
its rules (niti), but must also be evaluated by the fairness of actual life conditions (nyaya). He draws
on the Indian philosophical tradition (notably from sources like the Mahabharata and Arthashastra)
to suggest that justice must be grounded in public reasoning and the elimination of manifest injustice
rather than in the abstract pursuit of perfect institutions. Wherever and whenever epistemic injustice
occurs, the laws and institutional frameworks that guarantee human rights may be fully in place; yet,
the prevailing social conditions often fail to enable the lived experience of justice. Epistemic injustice, in

all its forms, represents a situation in which niti prevails but nyaya fails to materialize. (Gautam, 2021)

At this point, it would be interesting to note the connection between indigenous knowledge systems,
their alleged ‘unscientific’ character, and the epistemic injustice caused to indigenous communities
by not giving due credence to their knowledge systems. The connection between knowledge that was
traditionally regarded as scientific on account of its rigor and objectivity, and rationality has already
been discussed earlier in the paper. It is alleged that indigenous knowledge systems are not ‘rational’
and therefore not ‘scientific’ because they lack the rigor and objectivity and are not as well documented.
Indigenous communities of the world that rely on such knowledge systems have been marginalized and
the epistemic resources they hold have been neglected. But these resources are not only rich systems
of knowledge, they are ecologically more viable as epistemic resources to be applied to understand the
environment and its sustainable use. In the following section of the paper, we will see how the lack
of acknowledgement of the authenticity of these knowledge systems has led to unsustainable human
development both in business practices and in public policy and how this neglect is detrimental to

our ecosystem.

Section 4: Epistemic Resources and Responsible Epistemic Innovation

In the preceding section, an attempt was made to understand the concept of ‘epistemic injustice’ and
how it amounts to a form of modern slavery in terms of stripping its victims of substantive freedom
which is an aspect of human capability and human dignity. This section will discuss how business

practices and public policy in general can raise concerns of social injustice, and epistemic injustice spe-

58



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

cifically. The aim is to show that if business practices and policies governing them have to be equitable
then the phenomenon of epistemic injustice also needs to be taken into serious consideration besides
socio-economic and political injustices that already exist in societies. The discussion will include epis-
temic injustice that results in marginalized communities of indigenous people when their knowledge
systems are ignored on grounds of being ‘unscientific’ and ‘irrational. When indigenous knowledge
systems are not adopted as ‘authentic’” epistemic resources then business practices are not sustainable
and result in environmental and gender epistemic injustice. Where these knowledge systems are given

due credit, businesses thrive.

Epistemic resources are always expanding, a phenomenon termed as ‘epistemic innovation’ New concepts,
categories and other means and methods of better understanding our experiences of the constantly
changing world around us are always springing up. These are ‘vital to changing the conversation about
social and environmental injustices’ (Ottinger, 2022, p. 2). According to Ottinger, “Aligning epistemic
innovation with social goals and values demands creating concepts, categories, and metric more ade-
quate to the experiences of marginally situated people and helping those resources to become part of

our social pool” (Ottinger, 2022, p.15)

For example, in Ottinger’s view, the concept of ‘sexual harassment’ expands ‘hermeneutical resources;
and the concepts of ‘sustainable development” and ‘bio diversity’ become relevant for environmental
governance. Likewise, the concept of environmental justice as it is understood in the discourse of
environmental ethics goes beyond the idea of social justice. In fact, the concepts of ‘intergeneratio-
nal justice; as also the concept of ‘epistemic injustice’ are additions to the ever-expanding repertoire
of epistemic innovations. These are clear instances of what Ottinger terms as ‘epistemic innovation’
where a new category/concept springs up to understand the challenges of our changing situation and

the experience of it.

According to Ottinger, epistemic innovation must align with experiences of marginally situated people.
Marginally situated people could include women in some contexts, indigenous people, people with
disabilities, elderly, the infirm or the poor. When epistemic innovation fails to understand the expe-
riences unique to such people, it amounts to epistemic injustice. In this sense, Ottinger emphasizes
that epistemic innovation must also be ‘responsible innovation. Quoting Fraser (2000) Ottinger says
that epistemic innovation is ‘an important ingredient in the pursuit of social justice’ and that it ‘has

significant potential to contribute to the central goals of RI. (Ottinger, 2022, p.2)

According to Ottinger RI or responsible (epistemic) innovation involves two things. First acknowledging
the restrictive nature of “resources that one takes for granted, even when they are well institutionalized
and seemingly neutral ‘scientific’ tools”. (Ottinger, 2022, p.13) This becomes relevant in the context of
indigenous knowledge which is generally dismissed as unscientific. Second, it would involve “listening

for the experiences to which one cannot relate, and recognizing others’ attempts to convey them as

59



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

epistemic contributions.” (Ottinger, 2022, p.13) This would bring in diversity and heterogeneity in the

pool of epistemic resources and facilitate epistemic virtue (Medina 2013)

It is against the backdrop of the idea of ‘responsible epistemic innovation’ that we look at the status
of indigenous knowledge systems. The objective is to determine how in its ‘neglect’ there is epistemic
injustice. What is required is the responsible use of such knowledge systems. In addition, we look at
the case study of Ima Keithal (the Mothers Market) which is a good example of epistemic and gender
justice that is also a sustainable business practice. It thus serves as an example of responsible epistemic

innovation.

4.1: Indigenous Knowledge Systems (IKS): An Important Epistemic Resource

As a collective understanding of a particular ecosystem, Indigenous knowledge systems refer to that
knowledge which has been passed down, often orally, through generations by the indigenous people
living on that landscape for thousands of years. Traditionally, the term indigenous knowledge pertains
to a collection of knowledge, know-how, practices, and representations developed and maintained by
individuals with extensive experiences of interacting with the natural world. As part of traditional
ecological knowledge, non-human entities are respected, human and non-human bonds are considered
when making decisions, local environments are given priority, and humans are acknowledged as a part
of the ecological system. (Von Der Porten. et al, 2016. p. 217-218)

It has been reported by Barnhardt et al that indigenous populations around the world have maintained
their unique worldviews and knowledge system despite undergoing major social upheavals. There are
many core values, beliefs, and practices associated with indigenous worldviews that have survived and
are beginning to be acknowledged as being as valid today as they were decades ago. Each indigenous
culture has its own way of looking at and relating to the world, and others. It is customary in indigenous
cultures to construct their educational processes around observing natural processes, incorporating
survival techniques, obtaining sustenance from plants and animals, and using natural materials to create
tools and implements. Scientists, educators, and laypeople alike can benefit from the deep knowledge
indigenous people possess as they strive to live a more satisfying and sustainable life (Barnhardt, et al,
2005, p. 9-10)

While some scholars (Barnhardt. et al, 2005) have emphasized the importance of indigenous knowle-
dge, there have been many thinkers (Agrawal, 2014) who have examined the reasons why indigenous
knowledge is not considered “scientific” knowledge, even though it has many similarities with scientific
knowledge. The fact that IKS has been neglected as unscientific and not utilized in business practices

is a matter of epistemic inequality.

60



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

Epistemic injustice, in all its forms and dimensions, is a much-neglected resultant phenomenon that
is associated with development that is non-sustainable. Development that tends to ignore the vast
resource of indigenous knowledge that is untapped and has remained in the margins for centuries on
grounds of being ‘unscientific; fails both on grounds of environmental injustice and epistemic injustice.
Now, more than ever before, businesses are realizing the importance and significance of indigenous

knowledge as a great epistemic resource.

Indigenous Knowledge systems throw up newer ways of understanding our experiences of nature and
our relationship with nature. The concepts and ideas that encode these relationships have long remai-
ned in the margins like the indigenous people of the world. To attempt to discover these concepts and
categories is a classic example of epistemic innovation that is also ‘responsible epistemic innovation’
Indigenous knowledge systems are instances of epistemic innovation. They need to be a part of res-
ponsible innovation and need to be included in the framework of sustainable business practice. The
inclusion of epistemic responsible innovation will achieve two much aspired social goals - environmental
justice and epistemic justice. Indigenous knowledge about the use of natural resources for sustainable
human development helps achieve both. It also promotes other social justice goals such as gender jus-
tice. This is illustrated by the case study of Ima Keithal where environmentally conscious women are

using indigenous knowledge to produce and market goods.

4.2 : Ima Keithal: A Case Study in Epistemic Injustice

Business practices must recognize the importance of responsible epistemic innovation to address con-
cerns of social and environmental justice where gender justice is an important aspect of social justice.
Ima Keithal, or the ‘mothers’ market’ is an ‘all women’s market’ run entirely by women belonging to

marginalized communities of the north eastern state of Manipur in India.

The Ima Keithal is a vibrant commercial hub where women from different ethnic groups — Meitei,
tribal and Meitei Pangal (Muslim) - and different religions come together to share and manage a so-
cio-economic space. Studies suggest that the market’s female-only workforce originated as a result of
the enforcement of the Lallup-Kaba, an ancient forced labor system in Manipur that sent men of the
Meitei community to cultivate faraway lands and fight wars. The women stayed back in the villages,
working in their own paddy fields, taking care of their household and selling their farm produce in
improvised markets. This led to the creation of markets where women played a central role, the most
important and largest one being the Ima Keithal. Ima Keithal shows how the resilience and efforts of
women of a marginalized, exploited community have helped in not only securing socio-economic

security for themselves, but also for generations to come. Over time, the women have been able to

61



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

sustain, rather, strengthen the age-old tradition and maintain the indigenous way of life. Ima Keithal
is a success story of preserving the local indigenous culture and heritage, conserving the environment
and adding to the state revenue by promoting tourism - all marks of sustainable human development.
(Motilal et al., 2021, p.130-131)

Ima Keithal has provided the women of that region an opportunity to become successful business
entrepreneurs and a forum to express their collective political will against oppressive forces thereby
empowering them to take charge of their lives. Turning adversarial situations to opportunities for
self-growth and empowerment, the women of Ima Keithal have proven that the collective will and power
of empowered women can bring changes not only to their lives but also to the lives of generations of
women to come. It is their resilience and their grit not to submit to submissive forces that has been the
sustaining force behind the increasing number of Ima Keithals that are coming up in different regions

of the state of Manipur.

This case study aligns well with Medina’s observation about how epistemic injustices have fostered re-
sistance movements for social justice and empowerment. (Medina, 2013) Through centuries the women
of Ima Keithal have resisted and revolted against dominant social, political, economic and commercial
forces that have sought to crush their abilities on grounds of gender and ethnicity; a double ‘whammy’
for being females as well as belonging to the margins. Being women, their ability as business entrepre-
neurs was called in question, a case of testimonial epistemic injustice and as belonging to marginalized

communities their indigenous knowledge was questioned - a case of hermeneutic epistemic injustice.

Section 5: Three Challenges of Responsible Epistemic Innovation

There is a growing consensus that the inclusion of knowledge claims of marginalized communities in
business practices is vital to effective business practices, and they are also gradually being incorpora-
ted into the process, as people are beginning to recognize that there has been epistemic injustice in a
variety of areas. In the wake of human rights activism, public awareness is growing, and improvements

are happening. Nevertheless, there are still challenges to overcome.

First, as Ottinger puts it, responsible epistemic innovation that pays serious attention to the ‘expe-
riences’ of people belonging to ‘marginalized’ communities is often ‘dismissed by dominantly situated
knowers. (Ottinger, 2022; Pohlhaus, 2012; Dotson, 2014) As Ottinger states. “If hegemonic concepts
and methods are taken by dominantly situated knowers as the only appropriate foundation for making
new knowledge, epistemic innovations built on alternative ways of looking at the world become unre-
cognizable as resources for knowing. Any knowledge made with these resources can then be said to be
simply wrong, because it rests on a failure to understand or appropriately apply the ‘correct’ epistemic

resources.” (Ottinger, 2022, p.13) This is termed as the “error problem” by Ottinger.

62



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p
45-65.

The second challenge is ‘the data deliberation problem’ New concepts and interpretive frames need to
be linked to data and new measurement techniques, and vice versa, in order for the concepts to have
epistemic value as resources influencing policy. Otherwise, they would be dismissed as being “unscien-

tific” or “subjective data”. Additionally, the extent of data, i.e., larger data sets intensify the challenge.
The third challenge that Ottinger mentions is the “inclusion problem”. As she puts it,

“This justice-oriented notion of responsible innovation is potentially in tension with certain ideals of
inclusion. If ‘inclusive deliberation’ is taken to mean a process that includes all stakeholders and treats
dominantly and marginally situated knowers equally, there is great danger that emergent epistemic
innovations will be shut down as error or dismissed, to paraphrase Pohlhaus (2012, 722), as making

something out of nothing” (Ottinger, 2022, p. 15)

Conclusion

This paper attempts to offer a scholarly analysis of slavery and modern slavery, in order to determine
their natures and distinguishing characteristics. A key part of the analysis included illustrating mo-
dern slavery’s philosophical context and emphasizing its Eurocentric origins. The paper then goes on
to examine modern examples of epistemic injustice, in different forms, in order to prove that epistemic
injustice is a form of slavery. Epistemic injustice not only affects individuals as ‘knowers, but also en-
tire communities as well. There is no denying that marginalized communities, including indigenous
and LGBTQ communities, have suffered epistemic injustice. The failure to incorporate the knowledge

systems of marginalized communities into business practices has also led to epistemic injustice.

In conclusion, one can say that epistemic injustice is a form of ‘modern slavery’ which needs to be
addressed and redressed through ‘responsible epistemic innovation. To counteract epistemic injusti-
ce, promote recognition, and advance social justice, epistemic resources that represent marginalized
groups’ experiences are needed. An epistemic innovation that is responsible is also needed to facilitate
robust anticipatory governance and policy implementation. It is only then that we can alleviate this

form of ‘modern slavery.

63



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS :;;:o;q&CG

References

10.

11.

12.

13.
14.

15.
16.
17.
18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

64

Agrawal, A. (2014) Indigenous and scientific knowledge: some critical comments. Antropologi Indonesia.

Alexander, J. M. (2004) “Capabilities, human rights, and moral pluralism”, The International Journal of Human Rights,
8(4), p451-469. doi: 10.1080/1364298042000283585.

Atte, O.D. (1992) “Indigenous Local Knowledge as a Key to Local Level Development: Possibilities, Constraints, and
Planning Issues’, Studies in Technology and Social Change, no. 20. http://www.cabdirect.org.proxy.library.uu.nl/ab-
stracts/19941800595.html.

Bales, K. Trodd, Z. and Williamson, A.K. (2009) Modern slavery: The secret world of 27 million people. London,
England: Oneworld Publications.

Barkin, D. (2010) “Incorporating indigenous epistemologies into the construction of alternative strategies to global-
ization to promote sustainable regional resource management’, Capabilities, Power and Institutions. Towards a More
Critical Development Ethics, p142-161.

Barnhardt, R. & Oscar Kawagley, A. (2005) “Indigenous knowledge systems and Alaska Native ways of knowing”,
Anthropology & Education Quarterly, 36(1), p8-23.

Baxi, U. (2002) Two Notions of Human Rights: “Modern” and “Contemporary”. In The Future of Human Rights,
Oxford University Press.

Baxi, U. (2018) “Transgressions, Demosprudence, and Justice”, In Exploring Indian Modernities: Ideas and Practices
p21-36. Singapore: Springer Singapore.

Berkes, F. Colding, J. and Folke, C. (2000) “Rediscovery of traditional ecological knowledge as adaptive management”,
Ecological applications, 10(5), p1251-1262. https://doi.org/10.1890/1051-0761(2000)010[1251:ROTEKA]2.0.CO;2.

Berkes, E E C. and Colding, J. eds. (2000) Linking social and ecological systems: management practices and social
mechanisms for building resilience. Cambridge University Press.

Berenstain, N. Dotson, K., Paredes, J. Ruiz, E. and Silva, N.K. (2022) “Epistemic oppression, resistance, and resur-
gence”, Contemporary Political Theory, 21(2), p283-314.

Byskov, M.E. and Hyams, K. (2022) “Epistemic injustice in climate adaptation’, Ethical Theory and Moral Practice,
25(4), p613-634.

Cooke, B. (2004) “The managing of the (third) world”, Organization, 11(5), p603-629.

Crane, A. (2013) “Modern slavery as a management practice: Exploring the conditions and capabilities for human
exploitation’, Academy of Management Review, 38(1), p49-69.

Davidson, J.O.C. (2015) Modern slavery: The margins of freedom (Vol. 9). New York: Palgrave Macmillan.
Dotson, K. (2014) “Conceptualizing epistemic oppression’, Social epistemology, 28(2), p115-138.
Fricker, M. (2007) Epistemic injustice: Power and the ethics of knowing. Oxford university press.

Gautam, A. and Singh, D. (2021) “Building bridges: Eurocentric to intercultural information ethics”, Journal of Con-
temporary Eastern Asia, 20(1), p151-168. https://doi.org/10.17477/JCEA.2021.20.1.15

Gautam, A. (2021) “Epistemic Injustice: Combating Inequality”, Justice and Responsibility Re-learning to be Human,
p153-164.

Gauthier, C. C. (1993) “Philosophical foundations of respect for autonomy”, Kennedy Institute of Ethics Journal, 3(1),
p 21-37.

Green, E. C. (1999) “Indigenous knowledge for development’, Anthropology News, 40(7), p20-20 https://doi.
org/10.1111/an.1999.40.7.20.

Haraway, D. (1988) “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspec-
tive”, Feminist Studies, 14(3) , p575-99.

Kenrick, J. (2000) “The forest peoples of Africa in the 21st century: Present predicament of hunters-gatherers and
former hunter-gatherers of the Central African rainforest”, Indigenous affairs, (2), p10-24.

Landman, T. (2020) “Measuring modern slavery: Law, human rights, and new forms of data”, Human Rights Quar-



Motilal, S. and Gautman, A. (2025) ‘Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery), Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 22(2), p

45-65.

25.

26.

27.

28.
29.
30.

31.

32.
33.
34.

35.

36.

37.

38.
39.

40.
41.
42.

43.
44.
45.

46.

47.

48.
49.

terly, 42(2), p303-331.

Lloyd, D. and Wolfe, P. (2016) “Settler colonial logics and the neoliberal regime’, Settler Colonial Studies, 6(2), p109-
118. https://doi.org/10.1080/2201473X.2015.1035361.

Medina, J. (2013) The epistemology of resistance: Gender and racial oppression, epistemic injustice, and the social
imagination. Oxford University Press.

Mende, J. (2019) “The concept of modern slavery: definition, critique, and the human rights frame”, Human Rights
Review, 20(2), p229-248.

Motilal, S. Maitra, K. and Prajapati, P. (2021) The ethics of governance: moral limits of policy decisions. Springer.
Neumann, M. (2000) “Did Kant respect persons?”, Res Publica, 6(3), p285-299.

Ottinger, G. (2023) “Responsible epistemic innovation: How combatting epistemic injustice advances responsible inno-
vation (and vice versa)”. Journal of Responsible Innovation, 10(1), p2054306. DOI: 10.1080/23299460.2022.2054306.

Parmar, P. (2008) “T'WAIL: An Epistemological Inquiry”, International Community Law Review, (10), p363. Available
at SSRN: https://ssrn.com/abstract=2466633.

Plant, R. (2014) Modern slavery: the concepts and their practical implications. ILO.
Plumwood, V. (2002) “Decolonisation relationships with nature”, PAN: Philosophy Activism Nature, (2), p7-30.

Pohlhaus, J. G. (2012) “Relational knowing and epistemic injustice: Toward a theory of willful hermeneutical igno-
rance’, Hypatia, 27(4), p715-735.

Pokhrel, A. K. (2011) “Burocentrism”. In Encyclopedia of Global Justice, Springer, Dordrecht, p321-325. https://doi.
org/10.1007/978-1-4020-9160-5_25

Raygorodetsky, G. (2017) The Archipelago of Hope: Wisdom and Resilience from the Edge of Climate Change. New
York: Pegasus Books.

Rorty, R. (1998) Human Rights, Rationality, and Sentimentality, In Truth and Progress: Philosophical Papers. Cam-
bridge: Cambridge University Press, p167-185. doi:10.1017/CB09780511625404.01

Said, E. W. (1977) “Orientalism’”, The Georgia Review, 31(1), p162-206.

Sartre, J. P. (1966) Those who are confronting apartheid should know they are not alone. Press Statement. French
Liaison Committee against Apartheid. http://www. anc. org. za/un/Sartre. Html.

Sartre, J. P. (2022) Being and nothingness: An essay in phenomenological ontology. Taylor & Francis
Amartya, S. (2009) “The idea of justice”, London: Penguin Books, p253

Siller, N. (2016) “Modern Slavery Does International Law Distinguish between Slavery, Enslavement and Traffick-
ing?”, Journal of International Criminal Justice, 14(2), p405-427.

‘Slavery’. (2023). Wikipedia. Available at https://en.wikipedia.org/wiki/Slavery.
Slavery Convention (signed 25 September 1926, entered into force 9 March 1927) 60 LNTS 254 art 1(1).

Swartley, L. M. (2000) Inventing indigenous knowledge: Archaeology, rural development, and the raised field rehabil-
itation project in Bolivia (Doctoral dissertation, University of Pittsburgh).

Swiderska, K. et al. (2016) SDG2: achieving food security, sustainability and resilience using genetic diversity and
indigenous knowledge.http://pubs.iied.org/17410IIED/

Von Der Porten, S. de Loé¢, R. C. and McGregor, D. (2016) “Incorporating Indigenous knowledge systems into collab-
orative governance for water: Challenges and opportunities’, Journal of Canadian Studies, 50(1), p214-243.

Wolfe, P. (1999) Settler colonialism. A&C Black.

Wolfe, P. (2006) “Settler Colonialism and the Elimination of the Native”, Journal of genocide research, 8(4), p387-409.
https://doi.org/10.1080/14623520601056240.

65



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

BOOK REVIEW

66



HERRERA RENDON NEBEL MARIA TERESA (2024). ‘LE TRAVAIL ET
LA RESPONSABILITE MORALE DANS LE SECTEUR DU TRAVAIL
ET LA POPULATION ACTIVE MEXICAINE, JOURNAL OF ETHICS,
ECONOMICS AND COMMON GOODS, 21(1) P40-67.

Emmanuel Olivera Pérez.
Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla
ORCID: 0000-0003-0663-6897

Introduccion y relevancia del estudio

El articulo de Maria Teresa Herrera Redén Nebel (2024) plantea una critica por un lado al Estado de
bienestar y por el otro critica a Rawls siguiendo a Bonvin et Farvaque, argumentando que para poder
hacer repartir los bienes de manera homogénea entre las personas debe existir una misma y homogé-
nea responsabilidad entre las personas. El debate se centra después en el argumento segtn el cual toda
persona si bien tiene derechos existen antes obligaciones que los preceden y que la responsabilidad es
un elemento clave. Asi pues, uno de los fines de este trabajo es el de ver si esta tltima esta presente o

se manifiesta de forma significativa en el sector laboral mexicano.

Objetivo y marco teérico

Herrera Rendoén parte de la hipétesis de Bonvin y Farvaque de que la responsabilidad como contenido
del principio de subsidiariedad no esta garantizada ni homogéneamente distribuida en las sociedades,
incluso en sectores centrales como el trabajo. Para comprobarlo, revisa contribuciones previas que
sefialan deficiencias en la presencia de responsabilidad en México, y usa datos de la Encuesta Respon-
sabilidad en el Trabajo de INEGI.

El marco tedrico articula claramente tres tipos de responsabilidad: 1) Responsabilidad posterior (ex-
post): la atribucion de responsabilidad a partir de acciones pasadas, relacion acto-autor. 2) Respon-
sabilidad anterior (ex-ante): capacidad de compromiso moral o social hacia el futuro, anticipacién de
deberes. 3) Responsabilidad autrui: responsabilidad hacia los otros, hacia el impacto de los propios

actos en otros agentes.

67



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS :g;:m&CG

Estos tipos permiten analizar no solo obligaciones individuales, sino también responsabilidad contex-

tual (empresa/institucion) y las relaciones interpersonales que favorecen (o impiden) la cooperacion,

la solidaridad, y, por tanto, el bienestar social mas amplio.

Metodologia

La autora utiliza la encuesta de INEGI “Responsabilidad en el Trabajo” aplicada a la Poblacién Econé-

micamente Activa (PEA) en 2014. Se aplican indicadores cuantitativos para medir cada una de las tres

categorias de responsabilidad, tanto para los trabajadores individuales como para el contexto laboral

(empresa o institucion). Ademas, los niveles ideales vs reales permiten capturar un espacio entre lo

deseado normativamente y lo observado empiricamente.

También se desagregan los datos por entidad federativa y por nivel educativo, lo que permite distin-

guir heterogeneidades relevantes: como varian los niveles de responsabilidad segtn la formacién, la

ubicacion geogrifica, etc.

Hallazgos principales

Algunos hallazgos claves con implicaciones para el bienestar social:

68

Bajo nivel de responsabilidad autrui del contexto laboral: las empresas/instituciones son poco cons-
cientes de los efectos de sus actos sobre los otros, lo que debilita relaciones sociales, solidaridad,

redes de cooperacidn, y la dimension ética del trabajo.

Baja responsabilidad posterior del trabajador: muchos trabajadores no se reconocen responsables
de actos pasados, lo que tiene implicaciones para la rendicién de cuentas, la ética del trabajo, cum-

plimiento de normas, y en general para la confianza social.

Responsabilidad anterior relativamente mayor: los trabajadores tienden mas a comprometerse o
reconocer deberes hacia el futuro, lo cual muestra que la dimensién de anticipaciéon moral atn

existe y puede servir como punto de palanca para politicas.

Efecto del nivel educativo: mayor educacion se correlaciona con mayores niveles de responsabilidad
(todas las categorias, aunque no completamente suficientes). Esto sugiere que la educacién tiene

un papel clave en mejorar la responsabilidad y, por ende, el bienestar social.

Heterogeneidad territorial: diferencias notables por entidad federativa, lo que implica que las
condiciones sociales, culturales e institucionales locales importan mucho para el desarrollo de la

responsabilidad laboral.



Olivera, P. E. (2025) ‘Le travail et la responsabilité morale dans le secteur du travail et la population active mexicaine, Journal of Ethics, Economics and
Common Goods, 21(2), p 67-71.

Contribuciones al bienestar social

Desde la perspectiva del bienestar social en México, este estudio aporta varias dimensiones:

Medicién de dimension moral y relacional: al evaluar responsabilidad, no solo se mide algo tangible
(como ingreso laboral o prestaciones), sino algo intangible pero esencial: la capacidad de los agentes
laborales para asumir obligaciones, responder a otros, anticipar deberes, reconocer impactos, etc. Estos

factores influyen en la cohesion social, confianza, justicia, y calidad de vida.

Identificacion de “anclas” institucionales: los resultados muestran que la falta de responsabilidad insti-
tucional (empresas, contexto laboral) funciona como un freno para mejoras sociales mas amplias. Sin
responsabilidad del contexto, la autorresponsabilidad del trabajador se ve limitada; esto tiene conse-

cuencias para politicas de empleo, para reduccion de precariedad y para equidad.

Politica educativa y formacion civica-laboral: evidencia de que la educacién mejora responsabilidad
sugiere que intervenciones educativas (formales e informales) pueden fortalecer dimensiones menos

visibles del bienestar social.

Sugerencia de politicas de participacion, rendicion de cuentas, responsabilidad compartida: no basta
con leyes o regulaciones, sino que se requiere fomentar una cultura de responsabilidad en todos los

niveles para mejorar bienestar: institucional, empresarial, individual.
Criticas, limitaciones y posibles mejoras

Por supuesto, el trabajo también tiene limitaciones importantes que conviene reconocer para entender

el alcance de sus implicaciones sociales:

1. Datos transversales: la encuesta es de un solo momento (2014), lo que impide capturar tendencias,

cambios a lo largo del tiempo o efectos de politicas nuevas que podrian haber operado posteriormente.

2. Medicién autosuficiente: aunque se construyen indicadores para las tres dimensiones de respon-
sabilidad, algunos de estos dependen de percepciones subjetivas, lo que puede introducir sesgo de

deseabilidad, especialmente en lo que se refiere a lo “ideal” vs lo “real”

3. Representatividad parcial de contexto institucional: el “contexto laboral” se mide a partir de lo que
los propios trabajadores perciben —puede que haya distorsion, pues no todos los trabajadores es-

tan en igualdad de condiciones de poder para reconocer o reportar responsabilidad institucional.

4. Pocas conexiones con resultados concretos de bienestar (salud, ingreso, seguridad, integracion
social, etc.): el estudio es fuerte en diagndstico, pero menos en vincular directamente los niveles
de responsabilidad bajos con magnitudes de bienestar (por ejemplo pérdidas econdmicas, efectos

sobre salud mental, violencia, etc.).

69



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS :g;:m&CG

5. Caracter normativo fuerte: la asuncion de que la responsabilidad es base necesaria para bienestar
social esta bien fundada, pero se podria explorar también el costo de imponer responsabilidad
donde las instituciones no la soportan, o los riesgos de culpabilizar al trabajador en contextos

estructurales adversos.

Implicaciones para politica publica en bienestar social

Para mejorar el bienestar social, los resultados del articulo sugieren algunas intervenciones:

1. Disenar politicas laborales que no solo regulen salarios o prestaciones, sino que fomenten la res-
ponsabilidad institucional, la cultura de responsabilidad hacia otros (autrui), por ejemplo mediante
incentivos, certificaciones de responsabilidad empresarial, sanciones cuando los contextos laborales

no asumen impacto hacia otros.

2. Aumentar la educacion civica-laboral: curriculo, formacién continua, cultura organizacional que

incluya responsabilidades hacia compaiieros, hacia comunidad, hacia el entorno.

3. Medir responsabilidad como indicador de bienestar social municipal o estatal: incorporar estos
indicadores en evaluaciones de bienestar social, y no solo los tradicionales como ingreso, empleo

formal, etc.

4. Apoyar organizaciones intermedias, sindicatos, colectivos de trabajadores que puedan fortalecer

la responsabilidad autrui y posterior al interior de empresas.

5. Fomentar transparencia, rendicion de cuentas en empresas, reducir corrupcion, precariedad tanto

para mejorar contexto institucional como favorecer que los trabajadores puedan asumir respon-
sabilidad.

Conclusion

El articulo de Herrera Rendén Nebel constituye una contribucion significativa a la literatura de bien-
estar social en México, precisamente porque pone en primer plano normas sociales, responsabilidades
morales e institucionales que afectan la capacidad de los agentes para participar plenamente en la vida
social, laboral y econdmica. Aunque carece de vinculo directo con algunos resultados cuantificables
de bienestar mas alla de la percepcién y de las responsabilidades subjetivas, su diagndstico robusto
sefiala claramente areas de politica publica donde es imprescindible actuar si se busca un bienestar mas

equitativo, sostenible y relacional.

70



Olivera, P. E. (2025) ‘Le travail et la responsabilité morale dans le secteur du travail et la population active mexicaine, Journal of Ethics, Economics and
Common Goods, 21(2), p 67-71.

Para profundizar, seria valioso contar con estudios longitudinales, con mas datos post-2014, con vin-
culaciones explicitas entre responsabilidad laboral y otras dimensiones del bienestar (salud, seguridad,

participacion ciudadana), y con experimentos o intervenciones politicas que midan el cambio.

71



W AL COMMON
i GOODS
ETHICS, § ‘ G
ECONOMICS

JOURNAL ETHICS, ECONOMICS
AND COMMON GOODS

No. 22 (2)
July - December 2025.



	Ethics
	Contraportada



