


JOURNAL
ETHICS,

ECONOMICS
AND COMMON GOODS

N°22(2),JULY-DECEMBER 2025.

COMMON

GOODS
ETHICS, ‘ G
ECONOMICS



Journal Ethics, Economics & Common Goods, Vol.22,No.2 July-December
2025 biannual publication edited by the Universidad Popular Auténoma
del Estado de Puebla A. C., calle 21 sur 1103, Col. Santiago, C.P. 72410,
Puebla, Puebla. Tel. (222) 2299400, https//ethics-and-economics.com/
jeecg@upaep.mx. Editors: Maria Teresa Herrera Renddn-Nebel. Exclusive
use rights reserved No. 04-2022-071213543400-102, ISSN 2954 - 4254,
both granted by the Instituto Nacional del Derecho de Autor. Technical

responsible: AnaXdchitlMartinezD{azandJavierJoan Herndndezdel Angel.

ISSN: 2954-4254



ESSENTIAL IDENTIFICATION

Title: Journal Ethics, Economics and Common Goods
Frequency: Bi-annual

Dissemination: International

ISSN online: 2954 - 4254

Place of edition: Mexico

Year founded: 2003

DIRECTORY

Editors

Maria Teresa Herrera Rendén Nebel

Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla. México
Facultad de Contaduria y Finanzas

Co-Editor
Shashi Motilal. University of Delhi. India

Design
Ana X6chitl Martinez Diaz
Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla. México

EDITORIAL BOARD

Jérome Ballet. Université de Bordeaux. France

Shashi Motilal. University of Delhi. India

Mathias Nebel. Universidad Popular Auténoma del Estado de
Puebla. México

Patrizio Piraino. University of Notre Dame. United States of
America

GENERAL INFORMATION

The Journal Ethics, Economics and Common
Goods aims to be a space for debate and discussion
on issues of social and economic ethics. Topics
and issues range from theory to practical ethical
questions affecting our contemporary societies. The
journal is especially, but not exclusively, concerned
with the relationship between ethics, economics and
the different aspects of common goods perspective
in social ethics.

Social and economic ethics is a rapidly changing
field. The systems of thought and ideologies
inherited from the 20th century seem to be
exhausted and prove incapable of responding to
the challenges posed by, among others, artificial
intelligence, the transformation of labor and capital,
the financialization of the economy, the stagnation
of middle-class wages, and the growing ideological
polarization of our societies.

The Journal Ethics, Economics and the Common
Goods promotes contributions to scientific debates
that combine high academic rigor with originality of
thought. In the face of the return of ideologies and
the rise of moral neopharisaisms in the Anglo-Saxon
world, the journal aims to be a space for rational, free,
serious and open dialogue. All articles in the journal
undergo a process of double anonymous peer review.
In addition, it guarantees authors a rapid review of the
articles submitted to it. It is an electronic journal that
publishes its articles under a creative commons license
and is therefore open access.

Research articles, research reports, essays and
responses are double-blind refereed. The journal is
bi-annual and publishes two issues per year, in July
and December. At least one of these two issues is
thematic. The journal is pleased to publish articles
in French, English and Spanish.



SCIENTIFIC BOARD

Alain Anquetil. ESSCA. France
Alejandra Boni. Universitat Politecnica de Valéncia. Espafa
Andrew Crabtree. Copenhagen Business School. Denmark
Byaruhanga Rukooko Archangel. Makerere University. Uganda
Clemens Sedmak. University of Notre Dame. United States of America
David Robichaud. Université d'Ottawa. Canada
Demuijnck Geert. EDHEC Business School. France
Des Gasper. International Institute of Social Studies. Netherlands
Flavio Commin. IQS School of Management. Espafia
Frangois- Régis Mahieu. Fonds pour la recherche en éthique économique. France
Felipe Adrian Vasquez Galvez. Universidad Auténoma de Ciudad Juarez. México
Javier Maria Iguifiz Echevarria. Universidad Pontificia de Lima. Pert
Jay Drydyk. Carleton Univeristy. Canada
Jean Marcel Koffi. Université de Bouaké. Cote d’Ivoire
Jean-Luc Dubois. Institute de recherche sur le Développement. France
Jhonatan A. Clausen L. Pontificia Universidad Catolica del Pertd. Peru
John Francis Diaz. Chung Yuan Christian University. Taiwan
Luigino Bruni. Universita Lumen y Sophia. Italia
Mahefasoa Randrianalijaona. Université dAntananarivo. Madagascar
Marianne Camerer. University of Capetown. South Africa
Mario Biggeri. Universita di Firenze. Italia
Mario Maggioni. Universita Cattolica del Sacro Cuore. Italia
Mario Solis. Universidad de Costa Rica. Costa Rica
Michel Dion. Université de Sherbrooke. Canada
Mladjo Ivanovic. Northern Michigan University. United States of America
Oscar Garza Vazquez. Universidad de las Américas Puebla. México
Oscar Ibanez. Universidad Autonoma de Ciudad Judrez. México
Patrick Riordan. University of Oxford. United Kingdom
Pawel Dembinski. Université de Fribourg. Switzerland
Pedro Flores Crespo. Universidad Auténoma de Querétaro. México
Rebecca Gutwald. Ludwig-Maximilians Universitat. Deutschland
Sandra Regina Martini. Universidade Ritter. Brasil
Simona Beretta. Universita Cattolica del Sacro Cuore. Italia
Stacy Kosko. University of Maryland. United States of America
Steve Viner. Middlebury College. United States of America
Volkert Jiirgen. Hochschule Pforzheim. Deutschland



INDEX

RESEARCH ARTICLES
p.8 De la juste épargne a la juste éco-épargne: Repenser Rawls a Iépreuve de I'urgence
écologique

Sébastien Ateba Mintolo and Harole Loic Monthé

p.33 El reflejo imperfecto: Inteligencia Artificial y la huella ontolégica del humano
Seydel Ducosquel
p- 45 Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery

Shashi Motilal and Ayesha Gautam

REVIEW OF PAPERS
p. 67 Herrera Rendon Nebel Maria Teresa (2024). ‘Le travail et la responsabilité morale dans le secteur
travail et la population active mexi-caine, Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 21(1)
p 40-67.

Emmanuel Olivera Pérez



RESEARCH
ARTICLES



DE LA JUSTE EPARGNE A LA JUSTE ECO-EPARGNE: REP-
ENSER RAWLS A CEPREUVE DE LURGENCE ECOLOGIQUE

Sébastien Ateba Mintolo
DR en philosophie. Université Pontificale Grégorienne (PUG), Rome, Italie.
Orcid: 0009-0000-1286-7398

Harole Loic Monthé
Doctorant en philosophie. Université de Yaoundé 1.
Orcid: 0009-0005-1032-5989

RESUMEN

Cet article analyse la capacité du principe rawlsien de « juste épargne » a répondre aux défis posés par
la crise écologique contemporaine, caractérisée par la dégradation accélérée des écosystémes, le change-
ment climatique et Iépuisement des ressources naturelles. Si Rawls a congu ce principe pour garantir
Iéquité socio-économique entre générations humaines, son cadre anthropocentré et l'absence de prise
en compte du capital naturel en révélent aujourd’hui les limites face a F'ampleur des transformations de
PAnthropocene. Larticle montre toutefois que la dynamique intergénérationnelle formulée par Rawls
demeure féconde pour penser la responsabilité envers lavenir. Afin d'adapter cette intuition a I'urgence
écologique, il propose le principe de « juste éco-épargne ». Celui-ci désigne lobligation morale et poli-
tique faite & chaque génération de préserver, maintenir et transmettre les conditions écologiques fon-
damentales permettant la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. En étendant la juste
épargne a la sphére environnementale, la juste éco-épargne affirme que la justice intergénérationnelle
requiert non seulement la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, mais
aussi la sauvegarde d’un environnement sain, résilient et durable. Elle repose sur la reconnaissance du
capital naturel essentiel comme un bien commun non substituable, dont la préservation conditionne la
stabilité des sociétés et la possibilité méme d’'une coopération équitable entre générations. En prolon-
geant ainsi la pensée rawlsienne, le concept de juste éco-épargne offre un cadre normatif renouvelé pour
repenser la justice a Iere de 'urgence écologique et orienter les politiques publiques vers une respons-

abilité écologique étendue.

Mots clés: Crise écologique, justice intergénérationnelle, juste épargne, juste éco-épargne, Rawls.



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

ABSTRACT

This article examines the capacity of Rawls’s principle of “just savings” to address the challenges posed by the contempo-
rary ecological crisis, characterized by the accelerated degradation of ecosystems, climate change, and the depletion of
natural resources. Although Rawls originally formulated this principle to secure socio-economic fairness between human
generations, its anthropocentric framework and its lack of consideration for natural capital reveal significant limitations in
the face of the far-reaching transformations of the Anthropocene. The article nonetheless argues that the intergenerational
dynamic articulated by Rawls remains fruitful for thinking about responsibility toward the future. To adapt this insight to
the ecological emergency, it proposes the principle of “just eco-savings.” This principle designates the moral and political
obligation incumbent upon each generation to preserve, maintain, and transmit the fundamental ecological conditions
required for human life and for the functioning of just institutions. By extending the notion of just savings to the envi-
ronmental sphere, just eco-savings asserts that intergenerational justice requires not only the conservation of economic,
social, and institutional resources, but also the safeguarding of a healthy, resilient, and sustainable environment. It rests on
the recognition of essential natural capital as a non-substitutable common good, whose preservation underpins societal
stability and the very possibility of fair cooperation between generations. By thus extending Rawlsian thought, the concept
of just eco-savings offers a renewed normative framework for rethinking justice in an age of ecological urgency and for

guiding public policy toward an expanded ecological responsibility.

Keywords: Ecological crisis; intergenerational justice; just savings; just eco-savings; Rawls.

JEL: D63, QO01, Q56.



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Introduccion

Caractérisée par la dégradation accélérée des écosystémes, le changement climatique, la perte de bio-
diversité et [épuisement des ressources naturelles, la crise écologique contemporaine simpose comme
un défi majeur qui transcende les frontiéres générationnelles et interroge en profondeur les fondements
de notre rapport au monde. A Torigine de cette crise, la vision anthropocentriste moderne a placé
létre humain au centre de I'univers, légitimant la domination et lexploitation sans limites de la nature.
Renforcée par le paradigme technocratique et le productivisme issus de la révolution industrielle, ce-
tte posture a réduit la nature a un simple réservoir de ressources, occultant sa valeur intrinseque et la

nécessité de respecter les équilibres biophysiques qui soutiennent toute forme de vie.

Les conséquences de cette orientation sont aujourd’hui manifestes : pollution généralisée, déreglement
climatique, extinction massive despeces, fragilisation des écosystemes et menaces directes pesant sur la
survie de 'humanité. Ces atteintes ne concernent pas seulement les populations présentes ; elles engagent
également les conditions dexistence des générations futures. Cest précisément dans cette articulation
entre présent et avenir que la question de la justice intergénérationnelle appliquée a la problématique
environnementale prend toute sa portée philosophique. Cest probablement cela qui justifie lextension
de la théorie rawlsienne de la justice intergénérationnelle aux questions écologiques. Cependant, pré-

cisons d’abord lorientation que Rawls a donné a la justice intergénérationnelle.

Dans la théorie de John Rawls, la justice intergénérationnelle désigne Tobligation morale et politique
dorganiser des rapports équitables entre générations successives. Rawls affirme que les partenaires de la
position originelle doivent choisir des principes « qui définissent ce que les générations doivent laisser a
celles qui leur succedent », principes destinés a assurer « une juste relation entre générations successives
», puisque « la justice comme équité comprend une conception de la justice entre générations » (Rawls,
2009, §22, §44). La justice n'a donc pas seulement une portée synchronique ; elle structure également

la continuité et la durabilité des sociétés humaines.

Ce cadre repose en grande partie sur la notion de biens premiers, définis par Rawls comme « les droits,
libertés, pouvoirs, opportunités, revenus, richesses et les bases sociales du respect de soi que les institu-
tions distribuent ». Ces biens constituent des « moyens polyvalents » que toute personne rationnelle est
censée vouloir, quelles que soient ses fins, car ils conditionnent la possibilité pour chacun de mener une
vie morale, autonome et digne (Rawls, 2009, §15). Parmi eux, Rawls reconnait que les bases sociales du
respect de soi sont le bien premier le plus fondamental, puisquelles rendent possible la reconnaissance

de soi comme personne morale.

Ceest dans cette perspective que Rawls formule le principe de juste épargne, norme centrale de la justice

intergénérationnelle. Celui-ci renvoie a « un accord entre générations pour partager équitablement la

10



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

charge de la réalisation et du maintien d’une société juste ». Il impose a chaque génération de trans-
mettre aux suivantes un capital institutionnel, social et économique au moins équivalent a celui dont

elle a bénéficié.

Comme nous l'avons relevé ci haut, la théorie rawlsienne est étendue aux questions écologiques. De fait,
Plusieurs auteurs ont cherché a étendre la théorie rawlsienne — et en particulier le principe de juste
épargne — afin d’y intégrer les exigences de la crise écologique contemporaine. Jon Mandle et Brent A.
Singer soulignent que la protection de lenvironnement reléve pleinement de la justice et peut s'inscrire
dans le cadre politique rawlsien. Stephen M. Gardiner montre que la dynamique intergénérationnelle
du principe de juste épargne fournit un outil fécond pour penser le changement climatique, & condition
d’introduire des « interventions externes » permettant délargir la théorie a Iéchelle globale. Toutefois,
ces tentatives demeurent souvent empreintes de scepticisme, en raison du cadre essentiellement po-
litique et économique dans lequel s'inscrit la notion de « juste épargne » . Les avantages a distribuer,
dans le deuxieme principe rawlsien, sont principalement des biens dordre socio-économiques. Les
biens premiers, centrés sur ’humain, ne prennent pas en compte la vulnérabilité des écosystemes ni
la dépendance structurelle des sociétés a la stabilité du milieu naturel. Le principe de juste épargne
ne mentionne ni les limites planétaires, ni la nécessité de préserver le capital écologique dont dépend
pourtant lexistence méme d’une société juste. Des lors, une question centrale simpose : le cadre rawl-
sien, dans sa formulation initiale, peut-il réellement répondre a 'ampleur et a la spécificité des défis

écologiques contemporains ?

Clest précisément cette limite épistémologique qui nous pousse a proposer le concept novateur de «
juste éco-épargne ». ». Celui-ci désigne lobligation morale et politique incombant a chaque génération
de préserver, maintenir et transmettre aux générations futures les conditions écologiques fondamen-
tales qui rendent possible la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. Il étend le principe
rawlsien de juste épargne a la sphere environnementale en affirmant que la justice intergénérationnelle
requiert, outre la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, la sauvegarde
d’un environnement sain, résilient et durable. Ce principe considere le capital naturel essentiel comme un
bien commun non substituable dont la préservation constitue une exigence minimale de justice, indis-

pensable a la stabilité sociale et a la possibilité méme d’une coopération équitable entre les générations.

Afin de répondre a cette problématique et dévaluer la pertinence du principe rawlsien face aux défis
écologiques contemporains, il est nécessaire dadopter une démarche méthodologique cohérente avec les
enjeux soulevés par la crise écologique et par la justice intergénérationnelle. Lanalyse qui suit Sappuiera
ainsi sur une méthodologie pluridimensionnelle, combinant I'analyse théorique, et la réflexion pros-
pective, de maniere a embrasser la complexité des questions en jeu et a articuler les différents niveaux

de réflexion.

11



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Dans un premier temps, 'analyse théorique permettra dexaminer les causes, la dynamique et la pro-
fondeur de la crise écologique, ainsi que les responsabilités quelle fait peser sur les générations passées,
présentes et futures. Cette premiére étape vise a mettre en évidence les fondements historiques, éco-
nomiques et anthropologiques de la crise actuelle, afin de montrer en quoi celle-ci constitue un défi

éthique majeur pour la théorie de la justice.

Dans un second temps, [étude portera sur le principe de juste épargne tel que formulé par Rawls, ainsi
que sur les conditions dans lesquelles il peut étre mobilisé pour penser la justice entre générations dans
un contexte d’instabilité écologique. Cette seconde partie cherchera a évaluer sa capacité, mais aussi ses
limites, a répondre aux exigences nouvelles imposées par la dégradation des écosystémes, et a déter-
miner dans quelle mesure ce principe peut étre étendu, ajusté ou repensé pour intégrer les contraintes

environnementales contemporaines.

Enfin, une réflexion prospective ouvrira la voie a une reformulation du principe rawlsien, en montrant
comment celui-ci pourrait étre réajusté pour intégrer pleinement les impératifs écologiques. Cest dans
ce cadre que sera développé le concept de « juste éco-épargne », congu comme un prolongement et un
approfondissement du principe de juste épargne, capable de répondre de maniére plus compléte a la
fragilité des écosystemes et a la nécessité de garantir un développement durable et équitable entre les
générations. Parallelement, une étude empirique viendra éclairer la dimension concreéte de ces enjeux
a partir d'un cas détude précis. Elle permettra dexaminer comment certaines pratiques publiques
peuvent étre interprétées — ou non — a la lumiere du principe de juste éco-épargne, et de mettre en
évidence les obstacles politiques, économiques et institutionnels a la mise en ceuvre d’une véritable

justice environnementale intergénérationnelle.

Ainsi sarticulera le parcours de cet article : La premiére partie, « La crise écologique, un défi qui trans-
cende les générations », analysera la profondeur de la crise écologique et les défis quelle impose aux
générations passées, présentes et futures. La deuxieme partie, « Le principe de juste épargne rawlsien : un
outil pour la justice intergénérationnelle face a la crise écologique », examinera la nature du principe de
juste épargne, son role comme régulateur de la justice intergénérationnelle, les apports contemporains
en faveur d’une extension écologique de la théorie rawlsienne, ainsi que les limites et les critiques de
cette extension. Enfin, la troisieme partie, « Réajuster le principe de juste épargne : vers une théorie de
la juste éco-épargne », proposera une reformulation du cadre rawlsien en vue de fonder une théorie

plus adéquate de la justice écologique intergénérationnelle.

12



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

1. La crise écologique, un défi qui transcende les générations

La crise écologique désigne lensemble des perturbations graves et durables subies par lenvironnement
du fait des activités humaines. Elle se manifeste de plusieurs manieres : la crise climatique, la crise de
la biodiversité, les différentes formes de pollution, la crise des ressources naturelles. Cette crise met en
danger Iéquilibre naturel de la planete et menace la survie de nombreuses especes, voire 'humanité
elle-méme. (Mbessa et Nomo Fouda, 2025, 15).

Pour saisir les racines de cette crise, il importe dexaminer les présupposés philosophiques qui ont
fagonné la modernité occidentale. Parmi eux, l'anthropocentrisme occupe une place déterminante : en
érigeant [étre humain en maitre et possesseur de la nature (Descartes, 1637), en lui attribuant un statut
ontologique et moral supérieur a lensemble du vivant, cette vision du monde a légitimé une exploitation
illimitée des milieux naturels. Cette rupture symbolique et pratique avec le reste du vivant a ouvert la
voie a une logique de domination qui sest intensifiée avec la révolution industrielle et 'avénement du
paradigme technocratique. Lessor des technologies modernes, loin d’atténuer cette posture, l'a ren-
forcée en instaurant un rapport de maitrise et d'arraisonnement ot la nature est reconfigurée comme
un simple « fonds disponible » (Heidegger, 1980 ; Jonas, 1990), soumis aux impératifs de production,

defficacité et de croissance.

1.1. Lanthropocentrisme comme fondement de la crise écologique

Une étude attentive de ses causes révele que la vision anthropocentrique occidentale de la nature cons-

titue I'un des catalyseurs majeurs de cette crise.

Cette vision du monde place létre humain au centre, le considérant comme supérieur a la nature et
doté d’un statut ontologique particulier. Chomme occupe un role central dans la nature parce qu’il est
réputé fondamentalement différent du reste des réalités naturelles. Bien qu’il en fasse partie, il en serait
également détaché, puisqu’il est 'unique étre capable d’accéder a I'intelligibilité du monde. La philosophie
d’Emmanuel Kant exprime avec force ce présupposé anthropocentriste en affirmant la singularité du

sujet humain, seul étre capable de dire «je » et, dés lors, porteur d’'une dignité radicalement supérieure :

« Posséder le Je dans sa représentation : ce pouvoir éleve 'homme infiniment au-dessus de tous les
autres étres vivants sur la terre. Par-13, il est une personne ; et grace a I'unité de la conscience dans
tous les changements qui peuvent lui survenir, il est une seule et méme personne, cest-a-dire un étre
entierement différent, par le rang et la dignité, de choses comme le sont les animaux sans raison, dont

on peut disposer a sa guise. » (Kant, 1798, Livre I, §1).

13



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS EELc6

Dans cette perspective, la raison devient lattribut distinctif qui sépare '’homme de lensemble du vivant.
Elle I'installe dans une posture extérieure a la nature, en position de la maitriser et de la manipuler.
Comme le soulignent Catherine et Raphaél Larrére, la raison « sépare le sujet et lobjet, ouvrant la pos-
sibilité d’'une maitrise expérimentale et technique » (Larrere, 2009, 18). Létre humain se congoit alors
comme un sujet clos, ne reconnaissant d'autre détermination que lui-méme, et nenvisageant le monde
que comme le champ dexercice de son pouvoir : « Ici commence cette maniere détre homme qui con-
siste a occuper la sphére des pouvoirs humains en tant quespace de mesure et daccomplissement de la

maitrise et possession de létant en sa totalité. » ( Heidegger, 1986, 120).

Cette hiérarchisation ontologique, ott 'homme est doté d’'un statut moral exclusif, conduit a I'ildée que
les autres étres nexistent quen tant que moyens. Andrea Cavallini résume parfaitement cette dérive en
écrivant : « Thomme est la mesure et la fin de tout, et le non-humain na aucune valeur intrinséque. »
(Cavallini, 2021, 908).

Dans une telle perspective, les animaux, les terres, les mers, les fleuves ou les plantes cultivées deviennent
des ressources brutes a exploiter. Cette vision du monde, profondément inscrite dans notre « étre au
monde », a faconné des pratiques destructrices. Chomme, se percevant comme extérieur ou supérieur

ala nature, sarroge un pouvoir de domination qui rompt [équilibre des rythmes naturels et cosmiques.

1.2. Révolution industrielle et paradigme technocratique: des dynamiques aggravantes

La révolution industrielle joue également un role essentiel dans I'intensification de la crise écologique.
En effet, le productivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que I'idée de bien-étre par le
progres technique permettent de combler les limites naturelles et donnent acces a de nouvelles compé-
tences. Cette transformation de grande ampleur ne modifie pas seulement les capacités techniques de
I’humanité: elle bouleverse en profondeur son rapport a la nature. Létre humain se congoit désormais
comme capable détendre indéfiniment ses possibilités d'action, de dépasser les contraintes physiques
et biologiques, et de remodeler Ienvironnement selon ses besoins. Cette évolution des comportements
sociaux de ’humanité, centrés sur 'homme, a modifié la relation a la nature, la considérant principa-
lement comme un moyen de satisfaire les besoins matériels. A cet égard, Jean-Paul Deléage observe
qu’« avec I'industrialisation massive, un seuil a été franchi dans les rapports entre les humains et leur
biosphere. » (Deléage, 1991, 268).

Avec la révolution technoscientifique, ’Thomme a ainsi acquis une emprise inédite sur la nature. Mais
cette puissance, loin détre sous controle, sest autonomisée: 'impulsion initiale visant a améliorer les
conditions dexistence sest progressivement muée en logique systémique ou la production, la croissance
et 'innovation deviennent des finalités en elles-mémes. Pire encore, nous dit Heidegger: « La technique

dans son étre est quelque chose que 'homme lui-méme ne maitrise pas » (Heidegger 1995, 258.) Par

14



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

cette assertion, Heidegger révele une dimension essentielle: la modernité technologique nest pas un
simple prolongement rationnel des capacités humaines; elle constitue une structure qui enveloppe et

faconne lexistence, orientant silencieusement les pratiques, les institutions et les représentations du réel.

Ainsi, la technique nest pas un simple outil dont 'homme disposerait librement, mais une force qui
oriente et détermine notre rapport au monde d’une maniere qui échappe a notre controle conscient. En
effet, comme le souligne Heidegger, la technique moderne ne se réduit pas a un ensemble d’instruments
fabriqués pour servir des fins humaines. Elle est une modalité du dévoilement de létre, cest-a-dire
une maniere dont la réalité se manifeste et se structure. Sa logique propre - celle de l'arraisonnement
(Gestell) — impose un rapport instrumental ot les étres ne valent que comme ressources disponibles,

stockables, optimisables.

Dans la pensée antique, la techne (l'artisanat, le savoir-faire) participait a une harmonie avec la nature,
révélant [étre sans le contraindre. En revanche, la technique moderne fonctionne selon un mode qu'Hei-
degger appelle la mise en demeure (Herausfordern), ol la nature est sommée de se livrer comme un
stock de ressources exploitables. Leau nest plus un fleuve mais un réservoir dénergie hydroélectrique,
la forét devient un stock de bois, et ainsi de suite. Ce redéploiement du rapport au monde transforme
profondément la Terre elle-méme en un « fonds » (Bestand), en un support passif destiné a répondre

aux exigences d’un systéme productif qui, désormais, excede la volonté humaine.

Ainsi considérée, la révolution industrielle est 'une des causes majeures de la crise écologique. Le pro-
ductivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que I'idée de bien-étre par le progres technique
donnent acces a de nouvelles compétences et permettent de combler des lacunes naturelles, cest-a-dire
les limitations inhérentes a la nature humaine ou a lenvironnement. Par exemple, I'incapacité humaine
a parcourir rapidement de longues distances a été surmontée grace a 'invention des trains et des avions.
Mais cette capacité nouvelle sest accompagnée d’un bouleversement profond des écosystemes, d'une
accélération des rythmes dextraction des ressources et d'une augmentation des pollutions. En modifiant
les infrastructures matérielles, les rythmes de travail et les modes de vie, la révolution industrielle a

inscrit dans la durée une dynamique dexploitation systématique de la nature.

Le paradigme technocratique peut aussi étre identifi¢é comme un facteur de cette crise. Cette notion
renvoie a une approche dominante dans laquelle les décisions politiques et sociales sont fortement
influencées, voire déterminées, par les avancées technologiques et les expertises scientifiques. La te-
chnocratie repose sur I'idée que la rationalité instrumentale — celle de Tefficacité, de la prévision et du
contrdle — constitue le meilleur cadre pour organiser la société. A priori, ce paradigme semble étre
bénéfique pour le développement et Iépanouissement humain, eu égard a la place qu’il donne a la

science. Cependant, il est une épée de Damocleés sur la téte de 'homme.

15



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Un aspect de ce paradigme contribue a la crise environnementale: cest la croyance en la capacité de la
technologie a résoudre tous les problémes sans remettre en question les modeles économiques ou les
modes de vie. Cette illusion du « solutionnisme technologique » conduit a une fuite en avant: plutot
que de réduire la consommation ou de transformer les structures socio-économiques, il sagit d'inven-
ter de nouvelles technologies supposées compenser les dommages causés par les anciennes. Ce cercle
vicieux aggrave le probléme en entretenant la dépendance a des innovations de plus en plus complexes

et coliteuses.

Ainsi, ce paradigme tend a négliger les considérations sociales, culturelles et écologiques plus larges au
profit d'une approche réductionniste centrée sur la maximisation de lefficacité et de la rentabilité de
la technoscience. Les conséquences imprévues et les externalités négatives de ces interventions tech-
nologiques — par exemple la pollution des milieux naturels ou l'augmentation des émissions de gaz a
effet de serre — sont souvent minimisées, voire ignorées dans les analyses. Le systeme technocratique
privilégie loptimisation des performances a court terme, et relégue au second plan les effets systémiques

et intergénérationnels de nos choix collectifs.

1.3. Une crise intergénérationnelle appelant justice et responsabilité

La crise écologique constitue un défi qui dépasse largement le cadre de la temporalité immédiate pour
s'inscrire dans une dynamique longue, engageant conjointement les générations présentes et futures.
Comme le rappelle avec force Avner De-Shalit, « Les questions environnementales concernent a la fois
les contemporains et les générations futures » (De-Shalit, 1992, 311). Cette affirmation souligne un
point essentiel: la crise environnementale nest pas simplement une difficulté contemporaine, mais un

phénomene structurel qui engage la responsabilité humaine sur plusieurs siécles.

Lun des traits majeurs de cette crise réside dans son inscription dans le temps long. Les effets du
changement climatique, de la dégradation des sols, de leffondrement de la biodiversité ou encore de
lacidification des océans ne se déploient pas dans I'immeédiateté; ils résultent d'accumulations progres-
sives et produisent des répercussions qui se feront sentir bien apres la disparition de ceux qui en sont
aujourd’hui les principaux acteurs. Ainsi, les choix politiques, économiques et technologiques opérés
aujourd’hui produisent des conséquences irréversibles qui conditionneront les conditions de vie des
générations futures. Les enfants daujourd’hui — et plus encore ceux de demain — hériteront d’une

planéte profondément fragilisée si des mesures courageuses ne sont pas adoptées rapidement.

Dans cette perspective, la notion de responsabilité intergénérationnelle occupe une place centrale. Elle
implique de reconnaitre que la justice ne concerne pas uniquement les membres actuels d’'une société,

mais quelle doit également sétendre a ceux qui ne sont pas encore nés. Or, comme lont montré de

16



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

nombreux penseurs de Iéthique environnementale, cette extension de la justice est loin détre intuitive.
En effet, les générations futures ne peuvent ni protester ni revendiquer leurs droits; elles ne disposent
pas d'un pouvoir politique permettant de faire valoir leurs intéréts. Cest pourquoi il revient aux gé-
nérations présentes d'adopter des principes moraux et juridiques capables de protéger leur avenir en

anticipant les conséquences potentielles de nos actions actuelles.

La crise écologique impose donc de recourir a des principes déquité intergénérationnelle. I¥quité exige
que chaque génération transmette aux suivantes un ensemble de conditions minimales permettant la
vie, la santé, la liberté et [épanouissement. Cela inclut non seulement la transmission de ressources
matérielles (eaux, sols, biodiversité, énergies, atmosphere), mais aussi la préservation de la stabilité des
écosystemes, du climat et des régulations naturelles dont dépend toute vie humaine. Ne pas respecter
ces exigences revient a commettre une injustice structurelle envers ceux qui ne peuvent se défendre:

une injustice d'autant plus grave quelle est irréversible.

La justice intergénérationnelle repose également sur I'idée que les générations futures ont des droits
implicites — celui de recevoir une planete habitable, des écosystemes fonctionnels, un climat stable,
mais aussi des institutions capables de garantir la paix, la sécurité alimentaire et I'acces aux ressources
essentielles. En ce sens, lexigence de responsabilité environnementale devient un impératif moral ab-
solu. Il sagit non seulement de limiter les destructions en cours, mais aussi de prévenir activement les
dommages futurs, en adoptant des modes de vie, des systémes économiques et des politiques publiques

compatibles avec la durabilité écologique.

Enfin, cette dimension intergénérationnelle appelle un véritable changement de paradigme moral. Elle

exige de réévaluer le rapport de ’humanité au temps et a la nature. La modernité a souvent été mar-
r . /4 b . r . 14 . . 4 .

quée par une logique du court terme, centrée sur lefficacité immédiate, la croissance économique et la

satisfaction des besoins présents. Or, la crise écologique nous oblige a réintroduire le long terme dans

nos décisions collectives. Elle nous invite a sortir d’'une vision de la nature comme simple ressource au

service de 'Thomme pour renouer avec une conception relationnelle, ot la nature devient un partenaire

a respecter et a transmettre.

Ainsi, la crise écologique révele la nécessité d’'une refondation éthique et politique. Elle démontre que
la justice ne peut étre compléte sans intégrer la dimension intergénérationnelle. Elle nous rappelle que
la Terre ne nous appartient pas: elle nous est confiée pour que nous la transmettions, viable et féconde,

a ceux qui viendront apres nous.

17



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

2. Le principe de juste épargne rawlsien: un outil pour la justice intergénérationnelle

face a la crise écologique

Les problématiques environnementales relevent par nature d'une dimension intergénérationnelle,
en raison de la durée souvent trés longue de leurs impacts et de la nécessité corrélative délaborer des
réponses inscrites dans le temps long. En effet, des phénomenes tels que le changement climatique,
lérosion de la biodiversité ou la pollution des sols et des eaux ne se limitent pas a affecter les populations
présentes : ils compromettent également, parfois de maniére irréversible, les conditions dexistence des
générations a venir. Ainsi, les émissions de gaz a effet de serre produites aujourd’hui continueront de
modifier le climat pendant plusieurs décennies — voire plusieurs siécles — entrainant des répercussions
considérables sur la santé humaine, la sécurité alimentaire, ainsi que sur la stabilité des écosystemes.
Ces effets toucheront des populations qui, nayant pas pris part aux décisions actuelles, en subiront

néanmoins les conséquences les plus lourdes.

Des lors, il apparait indispensable d'adopter une approche éthique et politique tournée vers le long
terme, attentive au bien-étre des générations futures, afin déviter une exploitation irresponsable des

ressources naturelles et de promouvoir une conception exigeante de la justice intergénérationnelle.

Cette préoccupation est d’ailleurs déja au coeur du principe rawlsien de juste épargne, lequel prescrit
la préservation d’'un capital naturel, social et institutionnel suffisant pour permettre aux générations
futures de mener une vie juste et décente. Rawls présente ce principe comme une regle de prudence
collective visant a empécher l'appauvrissement irréversible des ressources et des structures de base de

la société, afin de ne pas compromettre les capacités d'action et les opportunités des générations a venir.

Cette orientation normative a conduit plusieurs théoriciens a proposer une extension environnementale
du principe de juste épargne, bien que Rawls lui-méme lait d'abord pensé dans un cadre essentielle-
ment socio-économique. Toutefois, avant dexaminer les arguments en faveur d’'une telle extension, il

convient dexpliciter avec précision la logique interne et les fondements philosophiques du principe.

2.1. Lancrage du principe de juste épargne dans la position originelle

Dans son ouvrage Théorie de la justice, John Rawls entreprend délucider les fondements moraux et
philosophiques du principe de juste épargne. Son analyse s'inscrit dans un projet densemble : élaborer
les principes susceptibles de régir une société juste. Dans cette perspective, Rawls sattache a déterminer

les conditions nécessaires a lexistence d’un tel ordre social.

Pour ce faire, il sappuie méthodologiquement sur la position originelle, qu’il présente comme une refor-

mulation du cadre conceptuel du contrat social en vue de définir les principes d’une société juste. Pour

18



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

comprendre pleinement sa portée, il convient de la replacer dans le prolongement de létat de nature
chez les philosophes classiques du contrat social et de saisir son articulation avec le voile dignorance,

garant de I'impartialité.

Les théoriciens classiques du contrat social — Hobbes, Locke, Rousseau et Kant — congoivent létat de
nature comme une condition prépolitique antérieure a I'instauration d’'un ordre légitime. Hobbes y voit
un état de guerre de tous contre tous justifiant l'autorité souveraine absolue ; Locke le décrit comme
un état de liberté régi par la loi naturelle et garantissant la propriété ; Rousseau le congoit comme une
situation présociale marquée par légalité et l'autonomie ; Kant enfin dépasse I'approche naturaliste en
faisant du contrat social un impératif rationnel structurant la légitimité du droit et de I'Etat, fondé sur

la volonté universalisable des citoyens.

Rawls s'inscrit dans cette tradition tout en opérant une transformation radicale. Contrairement a ses
prédécesseurs, qui reposent leur modele sur des présupposés anthropologiques — un homme naturelle-
ment égoiste (Hobbes), raisonnable (Locke), libre mais perfectible (Rousseau) ou moralement autonome
(Kant) —, Rawls construit un dispositif procédural qui évite d’assigner une nature fixe a Iétre humain.
Comme il I'indique : « Nous devons, d'une fagon ou d’'une autre, invalider les effets des contingences
particulieres qui opposent les hommes les uns aux autres et leur inspirent la tentation d’utiliser les

circonstances sociales et naturelles a leur avantage personnel. » (Rawls, 2009, 168).

Il propose deés lors un cadre méthodologique ol des agents rationnels, placés dans des conditions
déquité, déterminent les principes fondamentaux de la justice. Loriginalité majeure de sa démarche
réside dans I'introduction du voile d’ignorance, qui empéche les participants de connaitre leur position
sociale, leur richesse, leurs talents ou toute autre caractéristique contingente. Comme il lexplique : «
Tout d’abord, personne ne connait sa place dans la société, sa position de classe ou son statut social ;
personne ne connait non plus ce qui lui échoit dans la répartition des atouts naturels et des capacités,
cest-a-dire son intelligence et sa force. » (Ibid., 168-169). Par cette ignorance méthodologique, Rawls
prévient la formulation de régles orientées vers I'intérét particulier. La position originelle est ainsi congue
pour oftrir une perspective impartialement équitable sur les questions de justice (Munoz-Dardé, 2023,
71). Elle vise a établir les fondements d’'une société juste ou les principes sont choisis selon des critéres

universalisables et dépourvus de partialité.

Rawls fonde ensuite sa conception de la justice comme équité sur deux principes fondamentaux. Le
premier, dit principe de liberté, affirme que chaque personne dispose d’'un droit égal au systeme le
plus étendu de libertés de base égales pour tous, compatible avec un méme systeme de libertés pour
autrui. Le second principe, dit dégalité, stipule que les inégalités sociales et économiques doivent étre
organisées de maniere a ce que, simultanément : (a) lon puisse raisonnablement sattendre a ce quelles

soient a l'avantage de chacun ; (b) quelles soient attachées a des positions ouvertes a tous.

19



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Dans une reformulation ultérieure, Rawls précise ces principes pour mieux en souligner la portée
normative. Le premier principe demeure inchangé, tandis que le second est affiné : les inégalités éco-
nomiques et sociales doivent étre telles quelles soient (a) au plus grand bénéfice des plus désavantagés,
dans la limite d’'un juste principe dépargne, et (b) attachées a des fonctions et positions ouvertes a
tous, conformément au principe de juste égalité des chances. Cette reformulation recentre la justice
sur 'amélioration effective du sort des plus défavorisés et introduit explicitement la dimension inter-

générationnelle a travers le principe de juste épargne.

Le principe de juste épargne est en effet étroitement lié au principe de différence, touchant a la ques-
tion des générations futures. Rawls admet que des inégalités sont possibles a condition quelles soient
organisées de maniére a bénéficier au maximum aux plus désavantagés tout en respectant un juste
principe dépargne. Il écrit : « Les inégalités économiques et sociales doivent étre telles quelles soient
au plus grand bénéfice des plus désavantagés, dans la limite d’'un juste principe dépargne. » (J. Rawls,
2009, 341). Ce principe complete et prolonge le principe de différence en intégrant la question des re-
lations intergénérationnelles : « Il faut que les partenaires se mettent d'accord sur un principe dépargne
qui garantisse que chaque génération recevra son di de ses prédécesseurs et, de son coté, satisfera de

maniére équitable les demandes de ses successeurs. » (Ibid., 327-328).

Lévolution interne du principe de différence mérite attention. Dans une premiére formulation, Rawls
évoque un « avantage raisonnable pour chacun », expression vague qui permet de justifier des inégalités
tant quelles semblent profitables globalement. Dans une seconde formulation, il recentre la légitimité
des inégalités sur l'amélioration concrete de la situation des plus désavantagés. Enfin, dans une troi-
sieme formulation, il intégre le principe de juste épargne, précisant que 'amélioration du sort des plus
défavorisés ne peut compromettre les ressources nécessaires au bien-étre des générations futures. Par

cette évolution, Rawls confére au principe de différence une portée temporelle et morale accrue.

Le principe de juste épargne apparait ainsi comme une composante interne du second principe de justice,
et non comme un principe autonome. Subordonné au principe de différence, il en constitue lexpression
intergénérationnelle. Il joue le role de régulateur temporel, encadrant les décisions structurelles de long

terme touchant aux institutions économiques, sociales et politiques.

Cette intégration souléve plusieurs enjeux majeurs. D’une part, elle articule justice sociale et justice
intergénérationnelle, en exigeant un équilibre entre réduction des inégalités présentes et transmission
d’institutions justes, de ressources et d'un environnement viable aux générations futures. D’autre part,
elle justifie moralement certains sacrifices présents, dans la mesure ou une redistribution excessive
pourrait compromettre la pérennité d’'une société juste. Enfin, elle introduit une dimension temporelle
de lajustice, étendue au-dela du présent et ouverte vers l'avenir, incluant méme implicitement les enjeux

écologiques, puisquelle appelle a la préservation des conditions générales de vie.

20



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

Pour garantir la cohérence et la hiérarchie de ces principes, Rawls énonce trois régles de priorité. La
premiere, la priorité de la liberté, affirme que les libertés fondamentales ne peuvent étre restreintes
que pour préserver lensemble du systéme des libertés et assurer a chacun une liberté équivalente ou
supérieure ; aucune considération économique nautorise leur limitation. La deuxiéme, la priorité de la
justice sur leflicacité, implique que le second principe de justice prime sur la maximisation du bien-étre
agrégé, contre l'utilitarisme qui sacrifierait les plus défavorisés. La troisieme, interne au second principe,
veut que la juste égalité des chances précede lapplication du principe de différence : les inégalités ne
sont acceptables que si tous ont eu, au préalable, des chances réellement égales daccéder aux positions

les plus avantageuses.

Ainsi, I'introduction du principe de juste épargne dans l'architecture rawlsienne constitue une avancée
décisive : elle formalise une regle normative garantissant la pérennité d’'une société juste a long terme
en tenant explicitement compte de la responsabilité envers les générations futures. Elle étend la justice
au-dela des relations contemporaines pour en faire a la fois une justice horizontale (entre membres
d’'une méme génération) et verticale (entre générations). Elle s'inscrit dans une logique de transmission
équitable des ressources et des institutions au sein d’'une société durable. Rawls construit ainsi une
théorie compléte de la justice, articulant droits fondamentaux, égalité des chances, acceptabilité des

inégalités et responsabilité morale envers I'avenir.

2.2.  Le principe de juste épargne comme régulateur de la justice intergénérationnelle

Ce souci de justice intergénérationnelle, qui traverse le principe de juste épargne, est parfaitement illustré
par certains auteurs, tel Axel Gosseries, notamment a travers la métaphore du bivouac. Il compare les
générations a des randonneurs utilisant un abri de montagne: chaque génération doit laisser le bivouac
dans un état aussi bon, voire meilleur, que celui dans lequel elle I'a trouvé, pour les générations suivan-
tes. Il propose, a titre dexemples, quatre régles d’'usage réellement en vigueur dans ce type de lieux :
(1) « Priére de laisser le bivouac aussi propre que vous auriez souhaité le trouver vous-méme - retirez
les déchets laissés par d’autres si nécessaire » ; (2) « Priere de le laisser dans un état aussi bon que celui
dans lequel vous l'avez trouvé » ; (3) « Priére de laisser le bivouac dans un état meilleur que celui dans
lequel vous l'avez trouvé » ; (4) « Il est attendu des randonneurs qu’ils laissent le bivouac dans un état
propre et rangé ». Chacune de ces regles correspond — une fois généralisée — a un principe de justice

intergénérationnelle (Gosseries, 2001, 194).

Cette métaphore du bivouac souligne I'importance des comportements des générations successives
dans la préservation et la transmission des ressources. Nous sommes ici au cceur d’un égalitarisme

intergénérationnel qui constitue 'une des caractéristiques essentielles de la justice intergénérationnelle.

21



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

Cet égalitarisme présent chez Rawls se retrouve également chez Brian Barry. Défenseur d'une norme
égalitaire dans la justice intergénérationnelle, Barry affirme qu’« il ne faut pas restreindre Iéventail
global des opportunités offertes aux générations successives » (Barry, 1978, 243). Par cette exigence, il
souligne I'importance de transmettre aux générations futures des conditions de vie équivalentes a celles
dont bénéficient les générations actuelles. Cet « éventail global des opportunités » englobe les ressources
économiques, sociales, environnementales, culturelles et institutionnelles nécessaires a une vie digne
et épanouie. Autrement dit, les décisions prises par une génération ne doivent pas compromettre la
capacité des générations suivantes a accéder a ces opportunités fondamentales. Barry promeut ainsi
une égalité qualitative entre les générations, selon laquelle les générations futures doivent recevoir non
seulement des ressources suffisantes, mais aussi des conditions équitables pour prospérer, que ce soit

en matiére déducation, de droits fondamentaux, denvironnement ou de participation démocratique.

Somme toute, le principe de juste épargne est défini « comme un accord entre générations pour par-
tager équitablement la charge de la réalisation et du maintien d’une société juste » (Rawls, 2009, 330).
Tel que formulé dans sa théorie de la justice, ce principe vise a garantir que chaque génération legue
aux générations futures un capital social et économique au moins aussi abondant que celui hérité des
générations précédentes. Il repose sur I'idée d’'une équité intergénérationnelle, selon laquelle les géné-
rations présentes portent une responsabilité morale a Iégard des générations futures, les obligeant a

préserver les ressources nécessaires a leur bien-étre et a leur épanouissement.

Néanmoins, se pose a ce stade la question de son application dans le domaine environnemental, car
les problemes écologiques contemporains menacent directement la capacité des générations futures a

bénéficier d’'un capital naturel suffisant.

2.3. Extension de la théorie rawlsienne de la justice dans les problématiques écologiques

Avec Jon Mandle, il apparait clairement que la théorie rawlsienne de la justice sociale peut étre étendue
aux problématiques environnementales, dans la mesure ot la sauvegarde de lenvironnement constitue
une exigence fondamentale de justice et ou la dégradation écologique comporte des implications so-
ciales et politiques majeures. Cette extension repose sur une perspective qui considere la conservation
de lenvironnement non comme une simple autorisation, mais comme une exigence de justice a part
entiére. Il convient de noter que cette perspective s'inscrit dans une conception strictement politique

de la justice, excluant tout appel a la valeur intrinséque de la nature (Mandle, 2015, 253).

Cette interprétation, qui propose détendre la théorie rawlsienne de la justice sociale a la question
environnementale, sappuie ainsi sur une vision placant la protection de lenvironnement au cceur

des exigences de justice. Loin détre un simple complément, la préservation de la nature devient une

22



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

condition de possibilité d’une société équitable. Dés lors, la justice ne se limite plus a lorganisation des

rapports entre les étres humains; elle intégre une dimension environnementale essentielle.

Une telle lecture nest pas isolée. Elle rejoint celle de Brent A. Singer, qui soutient également la perti-
nence et la faisabilité d’'une application des principes rawlsiens a Iéthique environnementale (Singer,
1988, 217-231).

Stephen M. Gardiner soutient lui aussi que le principe de « juste épargne » peut étre appliqué aux ques-
tions environnementales, notamment dans le contexte du changement climatique. Il souligne que, dans
le cadre national, ce principe incarne un devoir de transmission intergénérationnelle orienté vers la
création et le maintien d’institutions justes. Ce devoir dépasse largement le simple devoir dassistance:
il ne vise pas seulement a répondre a des besoins urgents ou a compenser des déficits ponctuels, mais
impose une exigence structurelle et durable de justice entre les générations. Ainsi, le principe de juste
épargne ne se contente pas d’aider les plus défavorisés; il cherche a prévenir I'injustice future en posant

les fondements d’'un ordre équitable.

Dans son article « Rawls and climate change: does Rawlsian political philosophy pass the global test? »,
Gardiner fait partie de ceux qui considerent que la philosophie politique de Rawls peut étre appliquée
a [échelle mondiale (Gardiner, 2011, 125-151). S’interrogeant sur la possibilité d’une telle extension,
alors méme que la théorie a été initialement congue pour une seule société domestique, il suggére que
les rawlsiens trouveront les voies les plus fécondes dans des domaines encore peu explorés chez Rawls.
Selon lui, le meilleur moyen détendre la théorie ne réside pas dans les « interventions internes » — telles
que les biens premiers ou la satisfaction des besoins fondamentaux — mais dans les « interventions
externes », encore négligées. Par ce terme, il entend I'introduction de principes, dobligations ou de
mécanismes dépassant le cadre d’'une société fermée et permettant d'aborder la justice a [échelle inter-
nationale ou globale, par exemple par des devoirs de justice entre Etats ou des formes de coopération

mondiale pour la protection du climat.

Gardiner identifie a ce titre cinq axes d’approfondissement interne de la pensée rawlsienne permettant
de répondre aux enjeux environnementaux tout en demeurant fidéles a Iéthique de la justice comme

équité. Il sagit :

(1) de lextension des circonstances de la justice, notamment a travers une approche constitutive qui

prend en compte les conditions écologiques de la coopération sociale ;

(2) de I¢largissement de la conception rawlsienne de la société, a partir d'une vision du développement

centrée sur les capacités et les institutions ;

(3) de l'approfondissement du devoir de maintenir et promouvoir des institutions justes, en intégrant

les contraintes écologiques a la stabilité des structures fondamentales ;

23



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

(4) d’'une relecture du devoir d’assistance aux sociétés défavorisées, en tenant compte des vulnérabilités

environnementales 5

(5) enfin, de l'adaptation du principe de juste épargne aux défis intergénérationnels posés par la crise

écologique.

Ce dernier axe, au cceur de notre analyse, retient particuliérement l'attention de Gardiner. Il observe
que, au niveau national, le principe de juste épargne favorise le devoir de créer et de maintenir des
institutions justes, qu’il constitue une amélioration par rapport au simple devoir d’assistance et qu’il

occupe un statut élevé au sein des principes de justice d’une société libérale (Gardiner, 2011, 143).

Cette approche est également reprise par Nicolas Lavoie. Sappuyant sur les travaux de Russ Manning
(Manning, 1981), Lavoie propose une extension de la théorie rawlsienne intégrant explicitement les
préoccupations environnementales. Selon lui, la préservation de la nature et des écosystemes doit étre
considérée comme une exigence fondamentale de justice, au méme titre que la transmission d’un capital
social ou économique, afin de garantir aux générations futures les conditions d'une vie digne. Il souligne
que la préservation d’institutions justes, assurant lordre public et la protection des droits fondamentaux,
se trouve au ceeur de la théorie de la justice. Or la dégradation environnementale et les pollutions liées
alindustrialisation et a la consommation effrénée portent gravement atteinte a la condition humaine et

déstabilisent la société civile, affectant la santé et restreignant les choix disponibles pour les individus.

Dans cette perspective, Manning propose d’inclure la santé dans I'index des biens sociaux premiers,
considérant qu’il est évident que les individus préférent disposer d’'une meilleure santé. Cette inclusion
tient compte des impacts majeurs de la dégradation environnementale sur la santé humaine, qui limitent

la capacité des individus a mener une vie autonome.

Ces analyses montrent que la théorie de la justice rawlsienne peut non seulement étre appliquée a Iéthique
environnementale, mais aussi étre enrichie par celle-ci. En effet, si cette théorie hiérarchise les besoins
afin d’assurer la protection des libertés fondamentales et une répartition équitable des avantages sociaux,
elle gagne en cohérence et en portée lorsquelle integre la nécessité de préserver lenvironnement. Les
biens environnementaux essentiels apparaissent alors comme des conditions indispensables a lexercice
des droits fondamentaux et a lédification d’'une société véritablement juste et durable. Lintégration des
biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation rawlsienne des besoins élargit ainsi notre

compréhension de ce qui est requis pour garantir une répartition équitable des avantages sociaux.

A titre dexemple, le droit a leau potable, a un air de qualité, 2 un climat tempéré ou a une alimentation
non polluée peut étre considéré comme aussi fondamental que la préservation des libertés de base. Cette
extension souligne I'importance de prendre en compte les besoins environnementaux dans Iélaboration
des principes de justice sociale. Cest pourquoi, selon Lavoie, Brendt Singer soutient que la théorie de

Rawls doit étre étendue afin d’inclure les biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation des

24



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls “a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

besoins — position qu’il formule explicitement dans son analyse de Singer (Singer, 1988).

De plus, la dégradation de lenvironnement appelle la mise en place de mesures sociales destinées a
le protéger et a réguler 'usage des ressources naturelles. Une telle démarche peut étre justifiée par les
principes rawlsiens, dans la mesure ol ceux-ci visent a accroitre les opportunités offertes aux individus

pour réaliser leurs projets de vie et a renforcer la structure de base de la société (Lavoie, 1998, 46).

En somme, I'intégration des préoccupations environnementales dans la théorie de Rawls permet
dappréhender plus justement les défis contemporains en matiere de justice sociale et de respect des
libertés fondamentales. Elle souligne I'importance de préserver lenvironnement afin de garantir la santé,
le bien-étre et la liberté des individus, tout en mettant en lumiére le rdle crucial des mesures sociales
dans la protection du milieu naturel pour les générations présentes et futures. Pour autant, lextension
de la théorie rawlsienne a des problématiques environnementales demeure lobjet de réserves et de dou-
tes, en raison du cadre prioritairement économique dans lequel s'inscrit la notion de juste épargne. En
effet, les avantages a distribuer au titre du deuxiéme principe de justice concernent essentiellement des

biens économiques, ce qui rend moins évidente leur transposition a des biens naturels ou écologiques.

3. Réajuster le principe de juste épargne: vers une théorie de la juste éco-épargne

Si le principe rawlsien de juste épargne constitue 'un des apports majeurs a la réflexion contempora-
ine sur la justice intergénérationnelle, son application au contexte écologique actuel révele des limites
théoriques et normatives qui ne peuvent plus étre ignorées. Congu dans un cadre ou ’horizon des
contraintes environnementales nétait pas encore pleinement perceptible, ce principe n'integre pas ex-
plicitement les conditions biophysiques indispensables au maintien de sociétés justes. Or, lentrée dans
IAnthropocéne — époque ou l'action humaine devient une force géologique — oblige a repenser de
maniére profonde les responsabilités que chaque génération porte a Iégard des générations futures. Les
dégradations écologiques actuelles ne compromettent pas seulement les biens économiques transmis:
elles atteignent les fondements mémes de la vie humaine, affectant durablement les sols, leau, l'atmos-

phere, la biodiversité et la stabilité climatique.

Ce constat rejoint en partie les travaux dAndrew Dobson, pour qui toute théorie de la justice doit
impérativement intégrer ce qu’il nomme le capital naturel critique, cest-a-dire lensemble des systemes
écologiques non substituables dont dépend la vie humaine. Dobson souligne que certaines pertes en-
vironnementales « ne peuvent étre compensées par aucun gain économique ou technique », ce qui met
en évidence une limite majeure du principe rawlsien fondé sur la substituabilité des biens premiers.
Cette remarque renforce I'idée selon laquelle la justice intergénérationnelle ne peut étre pensée sans

reconnaitre la dépendance des sociétés humaines a Iégard des écosystémes.

25



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

3.1. Statut du principe de juste épargne face aux défis écologiques

Il ne fait guére de doute que le principe de juste épargne présente des limites dans le contexte écologi-
que actuel . Lexplication tient au fait que Rawls ne prend pas explicitement en compte les contraintes
écologiques dans la formulation de ce principe. Or, il ne fait aucun doute que « Une théorie de la justice
doit reconnaitre la vulnérabilité profonde des étres vivants et leur dépendance a Iégard de conditions
naturelles stables pour sépanouir. » (Nussbaum, 2006, 363). Face a 'urgence des défis environnementaux,
il devient indispensable délaborer un cadre normatif plus adapté pour répondre a la problématique
écologique. Toutefois, il serait excessif de considérer que le principe de juste épargne est totalement
inopérant. Il a en effet le mérite d'introduire la question de la justice intergénérationnelle et la responsa-
bilité envers 'avenir. Néanmoins, dans sa formulation initiale, il demeure insuffisant pour appréhender

la spécificité, la gravité et la complexité des défis écologiques contemporains.

Lobjectif ici est de proposer un nouveau cadre éthique (Un dépassement nécessaire du cadre rawlsien),

le principe de « juste éco-épargne », afin de mieux affronter ces enjeux environnementaux.

Plus précisément, en raison de la limite épistémologique du principe rawlsien, qui sexplique par le
fait qu’il a été congu dans un cadre théorique ne tenant pas pleinement compte de l'ampleur des défis
écologiques, nous introduisons le concept innovant de « juste éco-épargne ». Celui-ci a pour ambition
d’intégrer les enjeux environnementaux au coeur des relations entre générations. Lobjectif est de montrer
que le choix des principes fondamentaux d’une société équitable inclurait nécessairement la protection

d’un environnement durable.

3.2. Fondement et portée normative du principe de juste éco-épargne

Le concept de juste éco-épargne vise a dépasser les limites du principe de juste épargne de Rawls en
intégrant pleinement les contraintes écologiques qui conditionnent la vie humaine. Il sagit de reconnaitre
que les générations présentes ne peuvent plus se contenter de transmettre des institutions justes et un
capital social suffisant: elles doivent également préserver les conditions biophysiques indispensables a
lexistence d’'une société équitable. Cette exigence repose sur I'idée que la justice ne peut étre assurée si

les écosystémes qui rendent la vie possible sont dégradés ou détruits.

Dans cette perspective, la juste éco-épargne constitue une extension nécessaire du cadre rawlsien car
elle se fonde sur une compréhension plus fine de la dépendance humaine a légard de la nature. Les
travaux dAndrew Dobson éclairent ici la dimension normative de cette extension. Dobson souligne que
certaines composantes de la nature relevent du capital naturel critique, cest-a-dire des éléments dont
la perte est irréversible et rend impossible la poursuite d'une vie humaine digne. Contrairement a ce

que supposait Rawls a propos de la substituabilité des biens premiers, Dobson insiste sur le fait que «

26



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

certaines ressources environnementales nont pas déquivalent fonctionnel et ne peuvent étre remplacées
par aucun bien économique ». Cette analyse montre que la justice intergénérationnelle doit impérative-
ment intégrer la préservation des systémes écologiques essentiels, faute de quoi la transmission d’une

société juste devient impossible.

Cette perspective rejoint les travaux de Bryan Norton, pour qui la valeur de la nature ne peut étre
appréhendée a travers une logique strictement welfariste ou anthropocentrée. Norton défend une
conception prudentialiste et systémique de la préservation environnementale: il ne sagit pas seulement
de protéger des objets naturels isolés, mais de maintenir les processus écologiques dynamiques qui
soutiennent la vie. Il affirme ainsi que les décisions humaines doivent étre évaluées en fonction de leur
capacité a préserver les systemes écologiques non substituables dont dépend la stabilité a long terme des
sociétés humaines. Une telle conception renforce la nécessité d’une juste éco-épargne visant a maintenir

les conditions structurelles de la vie et non seulement certains biens environnementaux instrumentaux.

Lintégration de ces perspectives conduit a une redéfinition profonde des obligations intergénérationne-
lles. En effet, sila préservation des écosystemes devient une condition de la justice, alors les générations
présentes doivent limiter leur usage des ressources naturelles et éviter de compromettre les capacités
tutures de résilience écologique. Cette idée rejoint le concept decological space développé par Tim
Hayward (2006), selon lequel chaque génération et chaque communauté humaine dispose d’un espace
écologique limité correspondant a la part de ressources et de services naturels quelle peut utiliser sans
compromettre les droits des autres. Hayward soutient que la justice globale requiert une utilisation
équitable de cet espace écologique, en tenant compte des inégalités historiques et des capacités réelles

des pays a réduire leur impact environnemental.

Dans cette perspective, le principe de juste éco-épargne consiste précisément a transmettre un espace
écologique viable, cest-a-dire un ensemble de possibilités d’'usage et de capacités d’action écologique
équivalentes a celles dont disposent les générations présentes. Hayward laisse voir que « la justice en-
vironnementale impose que nul ne consomme plus que sa juste part de lespace écologique global ».
Lintégration de cette notion dans le cadre rawlsien élargi permet darticuler la justice intergénérationnelle
et la justice globale, en soulignant que la préservation des conditions naturelles nest pas seulement un

impératif moral a Iégard du futur, mais aussi une exigence de solidarité envers les peuples du présent.

Cette articulation entre Rawls, Dobson, Norton et Hayward montre que le principe de juste éco-épargne
nest pas un simple supplément écologique ajouté a la théorie de la justice: elle constitue une dimen-
sion essentielle de la justice elle-méme. Le principe de juste éco-épargne implique que les générations
présentes doivent non seulement préserver les écosystémes existants, mais aussi restaurer ceux qui
sont déja dégradés. Une telle responsabilité dépasse la simple prudence pour devenir une obligation
morale structurante, fondée sur la reconnaissance de la finitude du monde et de la vulnérabilité des

systemes naturels.

27



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

De plus, la juste éco-épargne requiert une gouvernance environnementale adaptée. Les travaux de
Norton sur la gestion adaptative des ressources naturelles soulignent 'importance d’une prise de déci-
sion flexible et polycentrique, capable d’ajuster continuellement les actions humaines en fonction des
évolutions écologiques. Cette conception permet d’inscrire [éco-épargne dans un cadre institutionnel

dynamique ot la justice intergénérationnelle devient un processus continu plutdt qu'un objectif figé.

En définitive, le principe de juste éco-épargne se présente comme une réponse normative compléte a
I'urgence écologique. En intégrant les apports de Dobson, Norton et Hayward, il propose une concep-
tion élargie de la justice qui inclut les biens naturels, les systémes écologiques et les limites planétaires.
Cette extension permet non seulement de corriger certaines insuffisances du cadre rawlsien, mais aussi

de proposer une approche renouvelée de la responsabilité humaine a Iégard du monde.

3.3. Justice écologique, neutralité libérale et transformation du cadre rawlsien

La réflexion sur la juste éco-épargne conduit naturellement a interroger les limites du libéralisme politique
rawlsien, notamment son principe de neutralité a [égard des conceptions du bien. Rawls estime en effet
qu'une société juste ne peut imposer une conception substantielle de la vie bonne. Toutefois, lentrée
des contraintes écologiques dans le champ de la justice rend cette neutralité difficile, voire impossible,
a maintenir. Les exigences biophysiques de la planéte ne relevent pas de préférences individuelles ou
de visions subjectives du bien: elles simposent a tous comme des conditions matérielles préalables sans

lesquelles aucune théorie de la justice ne peut étre opératoire.

Ceest précisément ce que souligne Andrew Dobson, lorsqu’il affirme que la protection du capital naturel
critique ne peut étre laissée aux choix contingents des individus. Il écrit en effet que ce capital « possede
les caractéristiques préconditionnelles requises » (Dobson, Justice and the Environment, 1998, 126).,
cest-a-dire qu'il constitue une base non négociable de toute coopération sociale. Cette observation remet
en question la prétention libérale a la neutralité: préserver lair pur, la fertilité des sols ou la stabilité du
climat nest pas une option morale parmi d’autres, mais une exigence fondamentale qui impose un cadre
contraignant aux comportements individuels et collectifs. En ce sens, Dobson montre que la justice
environnementale implique nécessairement une forme de perfectionnisme écologique minimal, qui
reconnait que certaines conditions matérielles doivent étre protégées, indépendamment des opinions

individuelles sur ce qui constitue une vie bonne.

De maniére complémentaire, Bryan Norton (2005) met en lumiere les implications politiques de ce-
tte transformation. Pour Norton, les sociétés humaines doivent adopter une perspective prudentielle
plutot quaxiologique pour guider leurs choix environnementaux: il ne sagit pas de déterminer ce qui

est moralement bon, mais ce qui est nécessaire a la survie des systémes qui rendent la vie possible. Ce

28



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

déplacement permet de comprendre la préservation écologique non comme une imposition morale,
mais comme une nécessité fonctionnelle. Norton insiste ainsi sur le fait que la durabilité environne-
mentale nest pas une valeur, mais une condition préalable a toutes les valeurs possibles. Cela renforce
I'idée que les principes de justice doivent tenir compte des limites écologiques structurelles, méme si

cela implique de contraindre certains comportements ou préférences individuelles.

A cette remise en cause de la neutralité libérale sajoute la perspective globale développée par Tim
Hayward, qui insiste sur le caractere intrinséequement distributif de la question écologique. Hayward
montre que I'usage de lespace écologique — cest-a-dire lensemble limité des ressources naturelles et des
services écosystémiques disponibles — doit faire lobjet d'une répartition équitable a Iéchelle mondiale.
Ses analyses montrent que « la justice exige que chacun dispose d’'un droit a une part égale de lespace
écologique », (Hayward, Global Justice and the Distribution of Natural Resources, 2006) ce qui implique
une régulation collective des émissions de gaz a effet de serre, de 'usage des sols, de la consommation
énergétique et de lexploitation des ressources naturelles. Cette exigence introduit nécessairement des
contraintes sur les libertés individuelles et étatiques: nul ne peut consommer plus que sa part légitime

sans porter atteinte aux droits fondamentaux des autres.

Ainsi, la juste éco-épargne implique une transformation profonde de la théorie rawlsienne. Si Rawls
avait posé le principe de juste épargne comme un mécanisme permettant de préserver les conditions
institutionnelles de la justice, Hayward, Dobson et Norton montrent qu’il est désormais indispensable
de [étendre aux conditions matérielles d’habitabilité du monde. Cette extension ne viole pas lesprit du
projet rawlsien; elle en réalise au contraire la promesse, en intégrant des données empiriques et écolo-
giques que Rawls navait pas pleinement pris en compte. Le maintien des institutions justes dépend de
la préservation du socle écologique qui les rend possibles, et cest pourquoi la juste éco-épargne apparait

comme la traduction contemporaine nécessaire du principe rawlsien.

Cette extension se traduit également par une évolution du rdle des institutions. Les perspectives de
Norton sur la gouvernance adaptative montrent qu'une société juste doit mettre en place des mécanis-
mes résilients capables de répondre aux perturbations écologiques, méme imprévisibles. Dans cette
perspective, la justice nest plus seulement une question de distribution, mais devient un processus
dynamique d’ajustement mutuel entre les sociétés humaines et les écosystemes. La juste éco-épargne
exige donc des institutions qui soient a la fois robustes et flexibles, capables de préserver les conditions

écologiques essentielles tout en permettant Iépanouissement humain.

Enfin, l'intégration de la justice écologique conduit a repenser la citoyenneté. Hayward propose en
effet I'idée d’'une citoyenneté écologique, fondée sur la reconnaissance de I'interdépendance globale de
I'humanité et de sa responsabilité collective dans la gestion de lespace écologique. Cette citoyenneté
impose une solidarité transgénérationnelle et transnationale, puisque I'usage de lespace écologique

par un individu ou un pays affecte nécessairement les autres. La juste éco-épargne s'inscrit pleinement

29



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS ;g;:m&CG

dans cette perspective : elle exige que chaque génération exerce sa liberté dans les limites écologiques

nécessaires a la préservation des droits fondamentaux de toutes les générations futures.

Toutefois, nous devons souligner que l'application concréte du principe de juste éco-épargne pourrait
se heurter a des obstacles politiques et économiques considérables qui freinent la transition vers une
véritable justice écologique intergénérationnelle. Sur le plan politique, les démocraties contemporaines
sont prisonnieres de temporalités courtes : les décisions se prennent sous la pression des cycles électo-
raux, des sondages et de lopinion publique, rendant difficile l'adoption de politiques dont les bénéfices
napparaitront que dans plusieurs décennies. Ce court-termisme est renforcé par la crainte pour les
gouvernants d'imposer des mesures percues comme impopulaires — sobriété énergétique, taxation
carbone, restrictions a certaines formes de consommation — qui risquent de provoquer des résistances
sociales, comme lont illustré les mouvements contestataires nés en réaction a des politiques environ-
nementales jugées injustes ou mal réparties. Les intéréts économiques en place pourraient constituer
également un frein majeur : les secteurs dépendants des énergies fossiles ou des pratiques extractives
exercent un lobbying puissant pour maintenir un statu quo rentable a court terme, tandis que les Etats
craignent les pertes demplois ou de compétitivité internationale liées a une transition écologique trop
rapide. Sy ajoutent les profondes inégalités Nord/Sud : les pays industrialisés, responsables de la majeure
partie de la dégradation écologique passée, hésitent a assumer une part plus importante de leffort, alors
que les pays du Sud revendiquent légitimement leur droit au développement. Cette tension produit
une paralysie politique ot chacun attend que l'autre prenne l'initiative, ce qui rend difficile tout accord
équitable sur la répartition du « cotit » de [éco-épargne mondiale. Enfin, I'absence d’une gouvernance
écologique internationale véritablement contraignante laisse les engagements climatiques dépendre de
la bonne volonté des Etats, favorisant les stratégies de contournement, les replis souverainistes et les
arbitrages économiques immédiats au détriment de la préservation du capital naturel. Ainsi, lexigence
de juste éco-épargne se trouve confrontée a une combinaison de pressions électorales, d’intéréts éco-
nomiques enracinés, d’inégalités géopolitiques et de déficiences institutionnelles qui rendent sa mise

en ceuvre aussi urgente que difficile.

Conclusion

Lanalyse menée dans cet article permet désormais de répondre clairement a la question directrice: le prin-
cipe rawlsien de juste épargne, dans sa formulation initiale, ne suffit pas a répondre aux défis écologiques
contemporains. Congu pour garantir [équité socio-économique entre générations humaines, il demeure
limité par son anthropocentrisme, son absence de prise en compte du capital naturel et son incapacité
a saisir lirréversibilité des dégradations environnementales. Toutefois, ce méme principe — grace a sa
dynamique intergénérationnelle — offre une base normative féconde pour repenser la responsabilité

envers lavenir.

30



Ateba, M. and Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne a la juste éco-épargne:Repenser Rawls a I"épreuve de 'urgence écologique’, Journal of Ethics,
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.

Le chemin parcouru a d’abord révélé que la crise écologique, marquée par la déstabilisation des systemes
naturels, la perte de biodiversité et les menaces pesant sur la survie humaine, oblige a refonder les condi-
tions mémes de la justice entre générations. Lexamen du principe de juste épargne a ensuite montré qu'il
constitue un outil pertinent pour articuler responsabilité et équité intergénérationnelles, mais qu’il reste
inapte a intégrer les limites planétaires et la vulnérabilité écologique. Enfin, [étude des prolongements
contemporains de la pensée rawlsienne a mis en lumiere que, malgré des avancées significatives, une
véritable justice écologique requiert un ajustement conceptuel plus profond que ce que Rawls permettait

initialement.

Clst précisément sur cette base que nous avons proposé le principe de juste éco-épargne, congu comme
un prolongement nécessaire de la théorie rawlsienne a Iere de TAnthropocene. En reconnaissant le capital
naturel essentiel comme un bien commun non substituable, ce principe permet de satisfaire lexigence
rawlsienne fondamentale de transmission équitable tout en intégrant les conditions écologiques minimales
sans lesquelles aucune coopération sociale juste ne peut perdurer. La juste éco-épargne ne soppose donc
pas a Rawls: elle réalise pleinement son intuition directrice — celle d'une responsabilité morale envers les

générations futures — en l'ajustant aux contraintes biophysiques du monde contemporain.

Une telle reformulation ouvre toutefois un champ de réflexion plus vaste. Car si la juste éco-épargne
fournit un cadre normatif renouvelé, sa mise en ceuvre politique suppose de repenser nos modeles éco-
nomiques, la gouvernance des ressources naturelles et les institutions chargées de protéger le vivant. Elle
invite également a articuler plus étroitement justice sociale et justice écologique, et a interroger la capacité

réelle des sociétés humaines a transformer leurs pratiques collectives pour respecter les limites planétaires.

En définitive, penser la juste épargne en termes de juste éco-épargne ne revient pas a rompre avec Rawls,
mais a prolonger et approfondir son projet philosophique. Il sagit d’articuler équité, prévoyance et res-
pect du vivant afin de garantir une coexistence harmonieuse entre '’humanité et la nature, aujourd’hui et
demain. A ce titre, Iévolution du cadre rawlsien proposée ici ouvre des perspectives nouvelles tant pour
la philosophie politique que pour l'action publique, en offrant une boussole éthique apte a orienter les

choix collectifs a lere de 'urgence écologique.

31



EEQ &
JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS :g;:o;@&CG

References

10.
11.

12.
13.
14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.
21.

22.

23.
24.

25.

26.
27.

32

Abadi, ], Afeissa, H.-S. (2007) Ethique de lenvironnement. Nature, valeur, respect. Paris: Vrin.

Barry, B. (1978) “Circumstances of justice and future generations. In: R.I. Sikora & B. Barry”, (eds.) Obligations to
Future Generations. Philadelphia: Temple University Press, p205-248.

Cavallini, A. (2021) Non separi 'uomo cio che Dio ha unito. Complessita ed ecologia integrale. Gregorianum,102(4),
p899-915.

De-Shalit, A. (1992) “Environmental policies and justice between generations: On the need for a comprehensive the-
ory of justice between generations’, European Journal of Political Research, 21, p307-316.

Dobson, A. (1998) Justice and the Environment : Conceptions of Environmental Sustainability and Theories of Dis-
tributive Justice. Oxford: Oxford University Press

Dobson, A. (eds.) (1999) Fairness and Futurity : Essays on Environmental Sustainability and Social Justice. Oxford:
Oxford University

Gardiner, S. (2011) ‘Rawls and Climate Change: Does Rawlsian Political Philosophy Pass the Global Test?} Critical
Review of International Social and Political Philosophy, 14(2), p125-151.

GOSSERIES, A. (2001) « Une métaphore de la justice intergénérationnelle » Regards croisés sur [économie, n° 33/1,
p193-202.

Gosseries, A. (2001). “Une métaphore de la justice intergénérationnelle”. Regards croisés sur léconomie, 33(1), p193-
202.

Hayward, T (2006) “Global Justice and the Distribution of Natural Resources,” Political Studies 545(2), p349-369.

Hayward, T (2007) “Human Rights Versus Emissions Rights: Climate Justice and the Equitable Distribution of Eco-
logical Space,” Ethics & International Affairs, 21(4), p. 431-450.

Heidegger, M. (1980) Essai et conférences. Paris: Gallimard.
Heidegger, M. (1986) Chemins qui ne menent nulle part. Paris: Gallimard.
Heidegger, M. (1995) Ecrits politiques (1933-1966). Paris: Gallimard. (Publicados originalmente dans Der Spiegel.)

Jonas, H. (1990) Le Principe Responsabilité. Une éthique pour la civilisation technologique, Paris : Les Editions du
Cerf.

Kant, I. (1789) Anthropologie du point de vue pragmatique. Premiére Partie, Livre I, §1.

Larrere, C. & Larrere, R. (2009) Du bon usage de la nature. Pour une philosophie de lenvironnement. Paris: Flam-
marion.

Lavoie, N. (1998) Environnement et justice intergénérationnelle: présentation des justifications utilitaristes de Dieter
Birnbacher et contractualiste de Brian Barry, suivie d'un examen critique du refus de reconnaitre un principe de re-
distribution. Mémoire de maitrise, Université Laval.

Lucréce (1964) De la Nature, trad. et notes de H. Clouard. Paris: Garnier-Fréres.
Manning, R. (1981) ‘Environmental Ethics and John Rawls’ Theory of Justice, Environmental Ethics, 3(2), p155-165.

Mbessa, D.-G & Nomo Fouda, E. (2025) LAfrique subsaharienne face aux enjeux écologiques actuels, Paris : CHar-
mattan.

Mbonda, E. & Hawi, R. (2015) “Concilier justice sociale, environnementale et climatique, Sen et Rawls”, Cahiers
déconomie politique, 68(1), p119-145.
Munoz-Dardé, V. (2023) ‘Faut-il abandonner la position originelle?’, Les Etudes Philosophiques, (145), p 69-86.

Norton, B. (2005) Sustainability: A philosophy of adaptive ecosystem management. Chicago: University of Chicago
Press.

Nussbaum, M. C. (2006) Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge (MA): Harvard
University Press.

Rawls, J. (2009) Théorie de la justice. Paris: Points.

Singer, B.A. (1988) “An extension of Rawls’ theory of justice to environmental ethics’, Environmental Ethics, 1.



W AL COMMON
i GOODS
ETHICS, § ‘ G
ECONOMICS

JOURNAL ETHICS, ECONOMICS
AND COMMON GOODS

No. 22 (2)
July - December 2025.



	Ethics
	Contraportada



