
1

N° 22 ( 2 ) , J U L Y - D E C E M B E R  2025.

JOURNAL
ETHICS, 
ECONOMICS
AND COMMON GOODS



JOURNAL 
ETHICS, 
ECONOMICS
AND COMMON GOODS

 
N° 22 ( 2 ) , J U L Y - D E C E M B E R  2025.



Journal Ethics, Economics & Common Goods, Vol. 22, No. 2 July-December 
2025 biannual publication edited by the Universidad Popular Autónoma 
del Estado de Puebla A. C., calle 21 sur 1103, Col. Santiago, C.P. 72410, 
Puebla, Puebla. Tel. (222) 2299400, https//ethics-and-economics.com/ 
jeecg@upaep.mx. Editors: María Teresa Herrera Rendón-Nebel.  Exclusive 
use rights reserved No. 04-2022-071213543400-102, ISSN 2954 - 4254, 
both granted by the Instituto Nacional del Derecho de Autor. Technical 
responsible: Ana Xóchitl Martínez Díaz and Javier Joan Hernández del Ángel.

ISSN: 2954-4254



ESSENTIAL IDENTIFICATION
Title: Journal Ethics, Economics and Common Goods
Frequency: Bi-annual 
Dissemination: International 
ISSN online: 2954 - 4254 
Place of edition: Mexico 
Year founded: 2003

DIRECTORY

Editors
María Teresa Herrera Rendón Nebel  
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla. México
Facultad de Contaduría y Finanzas

Co-Editor
Shashi Motilal. University of Delhi. India

Design
Ana Xóchitl Martínez Díaz
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla. México

EDITORIAL BOARD
Jérôme Ballet. Université de Bordeaux. France
Shashi Motilal. University of Delhi. India 
Mathias Nebel. Universidad Popular Autónoma del Estado de 
Puebla. México 
Patrizio Piraino. University of Notre Dame. United States of 
America

GENERAL INFORMATION

The Journal Ethics, Economics and Common 
Goods aims to be a space for debate and discussion 
on issues of social and economic ethics. Topics 
and issues range from theory to practical ethical 
questions affecting our contemporary societies. The 
journal is especially, but not exclusively, concerned 
with the relationship between ethics, economics and 
the different aspects of common goods perspective 
in social ethics.
Social and economic ethics is a rapidly changing 
field. The systems of thought and ideologies 
inherited from the 20th century seem to be 
exhausted and prove incapable of responding to 
the challenges posed by, among others, artificial 
intelligence, the transformation of labor and capital, 
the financialization of the economy, the stagnation 
of middle-class wages, and the growing ideological 
polarization of our societies.
The Journal Ethics, Economics and the Common 
Goods promotes contributions to scientific debates 
that combine high academic rigor with originality of 
thought. In the face of the return of ideologies and 
the rise of moral neopharisaisms in the Anglo-Saxon 
world, the journal aims to be a space for rational, free, 
serious and open dialogue. All articles in the journal 
undergo a process of double anonymous peer review. 
In addition, it guarantees authors a rapid review of the 
articles submitted to it. It is an electronic journal that 
publishes its articles under a creative commons license 
and is therefore open access.
Research articles, research reports, essays and 
responses are double-blind refereed. The journal is 
bi-annual and publishes two issues per year, in July 
and December. At least one of these two issues is 
thematic. The journal is pleased to publish articles 
in French, English and Spanish.



SCIENTIFIC BOARD

Alain Anquetil. ESSCA. France
Alejandra Boni. Universitat Politècnica de València. España 
Andrew Crabtree. Copenhagen Business School. Denmark 

Byaruhanga Rukooko Archangel. Makerere University. Uganda
Clemens Sedmak. University of Notre Dame. United States of America 

David Robichaud. Université d’Ottawa. Canada
Demuijnck Geert. EDHEC Business School. France

Des Gasper. International Institute of Social Studies. Netherlands
Flavio Commin. IQS School of Management. España

François- Régis Mahieu. Fonds pour la recherche en éthique économique. France 
Felipe Adrián Vásquez Gálvez. Universidad Autónoma de Ciudad Juárez. México 

Javier María Iguíñiz Echevarría. Universidad Pontificia de Lima. Perú
Jay Drydyk. Carleton Univeristy. Canada

Jean Marcel Koffi. Université de Bouaké. Côte d’Ivoire
Jean-Luc Dubois. Institute de recherche sur le Développement. France 
Jhonatan A. Clausen L. Pontificia Universidad Católica del Perú. Perú 

John Francis Díaz. Chung Yuan Christian University. Taiwan
Luigino Bruni. Università Lumen y Sophia. Italia

Mahefasoa Randrianalijaona. Université d’Antananarivo. Madagascar
Marianne Camerer. University of Capetown. South Africa 

Mario Biggeri. Università di Firenze. Italia
Mario Maggioni. Università Cattolica del Sacro Cuore. Italia 

Mario Solis. Universidad de Costa Rica. Costa Rica
Michel Dion. Université de Sherbrooke. Canada

Mladjo Ivanovic. Northern Michigan University. United States of America 
Óscar Garza Vázquez. Universidad de las Américas Puebla. México

Óscar Ibáñez. Universidad Autónoma de Ciudad Juárez. México 
Patrick Riordan. University of Oxford. United Kingdom
Pawel Dembinski. Université de Fribourg. Switzerland

Pedro Flores Crespo. Universidad Autónoma de Querétaro. México 
Rebecca Gutwald. Ludwig-Maximilians Universität. Deutschland 

Sandra Regina Martini. Universidade Ritter. Brasil
Simona Beretta. Università Cattolica del Sacro Cuore. Italia 

Stacy Kosko. University of Maryland. United States of America 
Steve Viner. Middlebury College. United States of America 

Volkert Jürgen. Hochschule Pforzheim. Deutschland



INDEX 

RESEARCH ARTICLES 

p. 8	 De la juste épargne à la juste éco-épargne: Repenser Rawls à l’épreuve de l’urgence 			 
écologique

                      Sébastien Ateba Mintolo and Harole Loic Monthé

p. 33	 El reflejo imperfecto: Inteligencia Artificial y la huella ontológica del humano 
	 Seydel Ducosquel

p. 45	 Epistemic Injustice: A New Form of Modern Slavery
Shashi Motilal and Ayesha Gautam

REVIEW OF PAPERS

p. 67	 Herrera Rendón Nebel María Teresa (2024). ‘Le travail et la responsabilité morale dans le secteur 	
travail et la population active mexi-caine’, Journal of Ethics, Economics and Common Goods, 21(1) 

	 p 40-67.
                       Emmanuel Olivera Pérez



RESEARCH  
ARTICLES



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

8

DE LA JUSTE ÉPARGNE À LA JUSTE ÉCO-ÉPARGNE: REP-
ENSER RAWLS À L’ÉPREUVE DE L’URGENCE ÉCOLOGIQUE

Sébastien Ateba Mintolo
DR en philosophie. Université Pontificale Grégorienne (PUG), Rome, Italie.

Orcid: 0009-0000-1286-7398

Harole Loic Monthé
Doctorant en philosophie. Université de Yaoundé 1.

Orcid: 0009-0005-1032-5989

R E S U M E N
Cet article analyse la capacité du principe rawlsien de « juste épargne » à répondre aux défis posés par 
la crise écologique contemporaine, caractérisée par la dégradation accélérée des écosystèmes, le change-
ment climatique et l’épuisement des ressources naturelles. Si Rawls a conçu ce principe pour garantir 
l’équité socio-économique entre générations humaines, son cadre anthropocentré et l’absence de prise 
en compte du capital naturel en révèlent aujourd’hui les limites face à l’ampleur des transformations de 
l’Anthropocène. L’article montre toutefois que la dynamique intergénérationnelle formulée par Rawls 
demeure féconde pour penser la responsabilité envers l’avenir. Afin d’adapter cette intuition à l’urgence 
écologique, il propose le principe de « juste éco-épargne ». Celui-ci désigne l’obligation morale et poli-
tique faite à chaque génération de préserver, maintenir et transmettre les conditions écologiques fon-
damentales permettant la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. En étendant la juste 
épargne à la sphère environnementale, la juste éco-épargne affirme que la justice intergénérationnelle 
requiert non seulement la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, mais 
aussi la sauvegarde d’un environnement sain, résilient et durable. Elle repose sur la reconnaissance du 
capital naturel essentiel comme un bien commun non substituable, dont la préservation conditionne la 
stabilité des sociétés et la possibilité même d’une coopération équitable entre générations. En prolon-
geant ainsi la pensée rawlsienne, le concept de juste éco-épargne offre un cadre normatif renouvelé pour 
repenser la justice à l’ère de l’urgence écologique et orienter les politiques publiques vers une respons-
abilité écologique étendue.

Mots clés: Crise écologique, justice intergénérationnelle, juste épargne, juste éco-épargne, Rawls.



9

A B S T R A C T
This article examines the capacity of Rawls’s principle of “just savings” to address the challenges posed by the contempo-
rary ecological crisis, characterized by the accelerated degradation of ecosystems, climate change, and the depletion of 
natural resources. Although Rawls originally formulated this principle to secure socio-economic fairness between human 
generations, its anthropocentric framework and its lack of consideration for natural capital reveal significant limitations in 
the face of the far-reaching transformations of the Anthropocene. The article nonetheless argues that the intergenerational 
dynamic articulated by Rawls remains fruitful for thinking about responsibility toward the future. To adapt this insight to 
the ecological emergency, it proposes the principle of “just eco-savings.” This principle designates the moral and political 
obligation incumbent upon each generation to preserve, maintain, and transmit the fundamental ecological conditions 
required for human life and for the functioning of just institutions. By extending the notion of just savings to the envi-
ronmental sphere, just eco-savings asserts that intergenerational justice requires not only the conservation of economic, 
social, and institutional resources, but also the safeguarding of a healthy, resilient, and sustainable environment. It rests on 
the recognition of essential natural capital as a non-substitutable common good, whose preservation underpins societal 
stability and the very possibility of fair cooperation between generations. By thus extending Rawlsian thought, the concept 
of just eco-savings offers a renewed normative framework for rethinking justice in an age of ecological urgency and for 
guiding public policy toward an expanded ecological responsibility.

Keywords: Ecological crisis; intergenerational justice; just savings; just eco-savings; Rawls.

JEL: D63, Q01, Q56.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

10

Introducción

Caractérisée par la dégradation accélérée des écosystèmes, le changement climatique, la perte de bio-
diversité et l’épuisement des ressources naturelles, la crise écologique contemporaine s’impose comme 
un défi majeur qui transcende les frontières générationnelles et interroge en profondeur les fondements 
de notre rapport au monde. À l’origine de cette crise, la vision anthropocentriste moderne a placé 
l’être humain au centre de l’univers, légitimant la domination et l’exploitation sans limites de la nature. 
Renforcée par le paradigme technocratique et le productivisme issus de la révolution industrielle, ce-
tte posture a réduit la nature à un simple réservoir de ressources, occultant sa valeur intrinsèque et la 
nécessité de respecter les équilibres biophysiques qui soutiennent toute forme de vie.

Les conséquences de cette orientation sont aujourd’hui manifestes : pollution généralisée, dérèglement 
climatique, extinction massive d’espèces, fragilisation des écosystèmes et menaces directes pesant sur la 
survie de l’humanité. Ces atteintes ne concernent pas seulement les populations présentes ; elles engagent 
également les conditions d’existence des générations futures. C’est précisément dans cette articulation 
entre présent et avenir que la question de la justice intergénérationnelle appliquée à la problématique 
environnementale prend toute sa portée philosophique. C’est probablement cela qui justifie l’extension 
de la théorie rawlsienne de la justice intergénérationnelle aux questions écologiques. Cependant, pré-
cisons d’abord l’orientation que Rawls a donné à la justice intergénérationnelle.

Dans la théorie de John Rawls, la justice intergénérationnelle désigne l’obligation morale et politique 
d’organiser des rapports équitables entre générations successives. Rawls affirme que les partenaires de la 
position originelle doivent choisir des principes « qui définissent ce que les générations doivent laisser à 
celles qui leur succèdent », principes destinés à assurer « une juste relation entre générations successives 
», puisque « la justice comme équité comprend une conception de la justice entre générations » (Rawls, 
2009, §22, §44). La justice n’a donc pas seulement une portée synchronique ; elle structure également 
la continuité et la durabilité des sociétés humaines.

Ce cadre repose en grande partie sur la notion de biens premiers, définis par Rawls comme « les droits, 
libertés, pouvoirs, opportunités, revenus, richesses et les bases sociales du respect de soi que les institu-
tions distribuent ». Ces biens constituent des « moyens polyvalents » que toute personne rationnelle est 
censée vouloir, quelles que soient ses fins, car ils conditionnent la possibilité pour chacun de mener une 
vie morale, autonome et digne (Rawls, 2009, §15). Parmi eux, Rawls reconnaît que les bases sociales du 
respect de soi sont le bien premier le plus fondamental, puisqu’elles rendent possible la reconnaissance 
de soi comme personne morale.

C’est dans cette perspective que Rawls formule le principe de juste épargne, norme centrale de la justice 
intergénérationnelle. Celui-ci renvoie à « un accord entre générations pour partager équitablement la 



11

charge de la réalisation et du maintien d’une société juste ». Il impose à chaque génération de trans-
mettre aux suivantes un capital institutionnel, social et économique au moins équivalent à celui dont 
elle a bénéficié. 

Comme nous l’avons relevé ci haut, la théorie rawlsienne est étendue aux questions écologiques. De fait, 
Plusieurs auteurs ont cherché à étendre la théorie rawlsienne — et en particulier le principe de juste 
épargne — afin d’y intégrer les exigences de la crise écologique contemporaine. Jon Mandle et Brent A. 
Singer soulignent que la protection de l’environnement relève pleinement de la justice et peut s’inscrire 
dans le cadre politique rawlsien. Stephen M. Gardiner montre que la dynamique intergénérationnelle 
du principe de juste épargne fournit un outil fécond pour penser le changement climatique, à condition 
d’introduire des « interventions externes » permettant d’élargir la théorie à l’échelle globale. Toutefois, 
ces tentatives demeurent souvent empreintes de scepticisme, en raison du cadre essentiellement po-
litique et économique dans lequel s’inscrit la notion de « juste épargne » . Les avantages à distribuer, 
dans le deuxième principe rawlsien, sont principalement des biens d’ordre socio-économiques. Les 
biens premiers, centrés sur l’humain, ne prennent pas en compte la vulnérabilité des écosystèmes ni 
la dépendance structurelle des sociétés à la stabilité du milieu naturel. Le principe de juste épargne 
ne mentionne ni les limites planétaires, ni la nécessité de préserver le capital écologique dont dépend 
pourtant l’existence même d’une société juste. Dès lors, une question centrale s’impose : le cadre rawl-
sien, dans sa formulation initiale, peut-il réellement répondre à l’ampleur et à la spécificité des défis 
écologiques contemporains ?

C’est précisément cette limite épistémologique qui nous pousse à proposer le concept novateur de « 
juste éco-épargne ». ». Celui-ci désigne l’obligation morale et politique incombant à chaque génération 
de préserver, maintenir et transmettre aux générations futures les conditions écologiques fondamen-
tales qui rendent possible la vie humaine et le fonctionnement d’institutions justes. Il étend le principe 
rawlsien de juste épargne à la sphère environnementale en affirmant que la justice intergénérationnelle 
requiert, outre la conservation des ressources économiques, sociales et institutionnelles, la sauvegarde 
d’un environnement sain, résilient et durable. Ce principe considère le capital naturel essentiel comme un 
bien commun non substituable dont la préservation constitue une exigence minimale de justice, indis-
pensable à la stabilité sociale et à la possibilité même d’une coopération équitable entre les générations. 

Afin de répondre à cette problématique et d’évaluer la pertinence du principe rawlsien face aux défis 
écologiques contemporains, il est nécessaire d’adopter une démarche méthodologique cohérente avec les 
enjeux soulevés par la crise écologique et par la justice intergénérationnelle. L’analyse qui suit s’appuiera 
ainsi sur une méthodologie pluridimensionnelle, combinant l’analyse théorique, et la réflexion pros-
pective, de manière à embrasser la complexité des questions en jeu et à articuler les différents niveaux 
de réflexion.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



12

JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

Dans un premier temps, l’analyse théorique permettra d’examiner les causes, la dynamique et la pro-
fondeur de la crise écologique, ainsi que les responsabilités qu’elle fait peser sur les générations passées, 
présentes et futures. Cette première étape vise à mettre en évidence les fondements historiques, éco-
nomiques et anthropologiques de la crise actuelle, afin de montrer en quoi celle-ci constitue un défi 
éthique majeur pour la théorie de la justice.

Dans un second temps, l’étude portera sur le principe de juste épargne tel que formulé par Rawls, ainsi 
que sur les conditions dans lesquelles il peut être mobilisé pour penser la justice entre générations dans 
un contexte d’instabilité écologique. Cette seconde partie cherchera à évaluer sa capacité, mais aussi ses 
limites, à répondre aux exigences nouvelles imposées par la dégradation des écosystèmes, et à déter-
miner dans quelle mesure ce principe peut être étendu, ajusté ou repensé pour intégrer les contraintes 
environnementales contemporaines.

Enfin, une réflexion prospective ouvrira la voie à une reformulation du principe rawlsien, en montrant 
comment celui-ci pourrait être réajusté pour intégrer pleinement les impératifs écologiques. C’est dans 
ce cadre que sera développé le concept de « juste éco-épargne », conçu comme un prolongement et un 
approfondissement du principe de juste épargne, capable de répondre de manière plus complète à la 
fragilité des écosystèmes et à la nécessité de garantir un développement durable et équitable entre les 
générations. Parallèlement, une étude empirique viendra éclairer la dimension concrète de ces enjeux 
à partir d’un cas d’étude précis. Elle permettra d’examiner comment certaines pratiques publiques 
peuvent être interprétées – ou non – à la lumière du principe de juste éco-épargne, et de mettre en 
évidence les obstacles politiques, économiques et institutionnels à la mise en œuvre d’une véritable 
justice environnementale intergénérationnelle.

Ainsi s’articulera le parcours de cet article : La première partie, « La crise écologique, un défi qui trans-
cende les générations », analysera la profondeur de la crise écologique et les défis qu’elle impose aux 
générations passées, présentes et futures. La deuxième partie, « Le principe de juste épargne rawlsien : un 
outil pour la justice intergénérationnelle face à la crise écologique », examinera la nature du principe de 
juste épargne, son rôle comme régulateur de la justice intergénérationnelle, les apports contemporains 
en faveur d’une extension écologique de la théorie rawlsienne, ainsi que les limites et les critiques de 
cette extension. Enfin, la troisième partie, « Réajuster le principe de juste épargne : vers une théorie de 
la juste éco-épargne », proposera une reformulation du cadre rawlsien en vue de fonder une théorie 
plus adéquate de la justice écologique intergénérationnelle.



13

1. La crise écologique, un défi qui transcende les générations 

La crise écologique désigne l’ensemble des perturbations graves et durables subies par l’environnement 
du fait des activités humaines. Elle se manifeste de plusieurs manières : la crise climatique, la crise de 
la biodiversité, les différentes formes de pollution, la crise des ressources naturelles. Cette crise met en 
danger l’équilibre naturel de la planète et menace la survie de nombreuses espèces, voire l’humanité 
elle-même. (Mbessa et Nomo Fouda, 2025, 15).

Pour saisir les racines de cette crise, il importe d’examiner les présupposés philosophiques qui ont 
façonné la modernité occidentale. Parmi eux, l’anthropocentrisme occupe une place déterminante : en 
érigeant l’être humain en maître et possesseur de la nature (Descartes, 1637), en lui attribuant un statut 
ontologique et moral supérieur à l’ensemble du vivant, cette vision du monde a légitimé une exploitation 
illimitée des milieux naturels. Cette rupture symbolique et pratique avec le reste du vivant a ouvert la 
voie à une logique de domination qui s’est intensifiée avec la révolution industrielle et l’avènement du 
paradigme technocratique. L’essor des technologies modernes, loin d’atténuer cette posture, l’a ren-
forcée en instaurant un rapport de maîtrise et d’arraisonnement où la nature est reconfigurée comme 
un simple « fonds disponible » (Heidegger, 1980 ; Jonas, 1990), soumis aux impératifs de production, 
d’efficacité et de croissance.

1.1.	 L’anthropocentrisme comme fondement de la crise écologique

Une étude attentive de ses causes révèle que la vision anthropocentrique occidentale de la nature cons-
titue l’un des catalyseurs majeurs de cette crise.

Cette vision du monde place l’être humain au centre, le considérant comme supérieur à la nature et 
doté d’un statut ontologique particulier. L’homme occupe un rôle central dans la nature parce qu’il est 
réputé fondamentalement différent du reste des réalités naturelles. Bien qu’il en fasse partie, il en serait 
également détaché, puisqu’il est l’unique être capable d’accéder à l’intelligibilité du monde. La philosophie 
d’Emmanuel Kant exprime avec force ce présupposé anthropocentriste en affirmant la singularité du 
sujet humain, seul être capable de dire « je » et, dès lors, porteur d’une dignité radicalement supérieure :

« Posséder le Je dans sa représentation : ce pouvoir élève l’homme infiniment au-dessus de tous les 
autres êtres vivants sur la terre. Par-là, il est une personne ; et grâce à l’unité de la conscience dans 
tous les changements qui peuvent lui survenir, il est une seule et même personne, c’est-à-dire un être 
entièrement différent, par le rang et la dignité, de choses comme le sont les animaux sans raison, dont 
on peut disposer à sa guise. » (Kant, 1798, Livre I, §1).

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

14

Dans cette perspective, la raison devient l’attribut distinctif qui sépare l’homme de l’ensemble du vivant. 
Elle l’installe dans une posture extérieure à la nature, en position de la maîtriser et de la manipuler. 
Comme le soulignent Catherine et Raphaël Larrère, la raison « sépare le sujet et l’objet, ouvrant la pos-
sibilité d’une maîtrise expérimentale et technique » (Larrère, 2009, 18). L’être humain se conçoit alors 
comme un sujet clos, ne reconnaissant d’autre détermination que lui-même, et n’envisageant le monde 
que comme le champ d’exercice de son pouvoir : « Ici commence cette manière d’être homme qui con-
siste à occuper la sphère des pouvoirs humains en tant qu’espace de mesure et d’accomplissement de la 
maîtrise et possession de l’étant en sa totalité. » ( Heidegger, 1986, 120).

Cette hiérarchisation ontologique, où l’homme est doté d’un statut moral exclusif, conduit à l’idée que 
les autres êtres n’existent qu’en tant que moyens. Andrea Cavallini résume parfaitement cette dérive en 
écrivant : « l’homme est la mesure et la fin de tout, et le non-humain n’a aucune valeur intrinsèque. » 
(Cavallini, 2021, 908).

Dans une telle perspective, les animaux, les terres, les mers, les fleuves ou les plantes cultivées deviennent 
des ressources brutes à exploiter. Cette vision du monde, profondément inscrite dans notre « être au 
monde », a façonné des pratiques destructrices. L’homme, se percevant comme extérieur ou supérieur 
à la nature, s’arroge un pouvoir de domination qui rompt l’équilibre des rythmes naturels et cosmiques.

1.2. Révolution industrielle et paradigme technocratique: des dynamiques aggravantes

La révolution industrielle joue également un rôle essentiel dans l’intensification de la crise écologique. 
En effet, le productivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que l’idée de bien-être par le 
progrès technique permettent de combler les limites naturelles et donnent accès à de nouvelles compé-
tences. Cette transformation de grande ampleur ne modifie pas seulement les capacités techniques de 
l’humanité: elle bouleverse en profondeur son rapport à la nature. L’être humain se conçoit désormais 
comme capable d’étendre indéfiniment ses possibilités d’action, de dépasser les contraintes physiques 
et biologiques, et de remodeler l’environnement selon ses besoins. Cette évolution des comportements 
sociaux de l’humanité, centrés sur l’homme, a modifié la relation à la nature, la considérant principa-
lement comme un moyen de satisfaire les besoins matériels. À cet égard, Jean-Paul Deléage observe 
qu’« avec l’industrialisation massive, un seuil a été franchi dans les rapports entre les humains et leur 
biosphère. » (Deléage, 1991, 268).

Avec la révolution technoscientifique, l’homme a ainsi acquis une emprise inédite sur la nature. Mais 
cette puissance, loin d’être sous contrôle, s’est autonomisée: l’impulsion initiale visant à améliorer les 
conditions d’existence s’est progressivement muée en logique systémique où la production, la croissance 
et l’innovation deviennent des finalités en elles-mêmes. Pire encore, nous dit Heidegger: « La technique 
dans son être est quelque chose que l’homme lui-même ne maîtrise pas » (Heidegger 1995, 258.) Par 



15

cette assertion, Heidegger révèle une dimension essentielle: la modernité technologique n’est pas un 
simple prolongement rationnel des capacités humaines; elle constitue une structure qui enveloppe et 
façonne l’existence, orientant silencieusement les pratiques, les institutions et les représentations du réel.

Ainsi, la technique n’est pas un simple outil dont l’homme disposerait librement, mais une force qui 
oriente et détermine notre rapport au monde d’une manière qui échappe à notre contrôle conscient. En 
effet, comme le souligne Heidegger, la technique moderne ne se réduit pas à un ensemble d’instruments 
fabriqués pour servir des fins humaines. Elle est une modalité du dévoilement de l’être, c’est-à-dire 
une manière dont la réalité se manifeste et se structure. Sa logique propre – celle de l’arraisonnement 
(Gestell) – impose un rapport instrumental où les êtres ne valent que comme ressources disponibles, 
stockables, optimisables.

Dans la pensée antique, la technè (l’artisanat, le savoir-faire) participait à une harmonie avec la nature, 
révélant l’être sans le contraindre. En revanche, la technique moderne fonctionne selon un mode qu’Hei-
degger appelle la mise en demeure (Herausfordern), où la nature est sommée de se livrer comme un 
stock de ressources exploitables. L’eau n’est plus un fleuve mais un réservoir d’énergie hydroélectrique, 
la forêt devient un stock de bois, et ainsi de suite. Ce redéploiement du rapport au monde transforme 
profondément la Terre elle-même en un « fonds » (Bestand), en un support passif destiné à répondre 
aux exigences d’un système productif qui, désormais, excède la volonté humaine.

Ainsi considérée, la révolution industrielle est l’une des causes majeures de la crise écologique. Le pro-
ductivisme, la puissance industrielle et économique ainsi que l’idée de bien-être par le progrès technique 
donnent accès à de nouvelles compétences et permettent de combler des lacunes naturelles, c’est-à-dire 
les limitations inhérentes à la nature humaine ou à l’environnement. Par exemple, l’incapacité humaine 
à parcourir rapidement de longues distances a été surmontée grâce à l’invention des trains et des avions. 
Mais cette capacité nouvelle s’est accompagnée d’un bouleversement profond des écosystèmes, d’une 
accélération des rythmes d’extraction des ressources et d’une augmentation des pollutions. En modifiant 
les infrastructures matérielles, les rythmes de travail et les modes de vie, la révolution industrielle a 
inscrit dans la durée une dynamique d’exploitation systématique de la nature.

Le paradigme technocratique peut aussi être identifié comme un facteur de cette crise. Cette notion 
renvoie à une approche dominante dans laquelle les décisions politiques et sociales sont fortement 
influencées, voire déterminées, par les avancées technologiques et les expertises scientifiques. La te-
chnocratie repose sur l’idée que la rationalité instrumentale – celle de l’efficacité, de la prévision et du 
contrôle – constitue le meilleur cadre pour organiser la société. A priori, ce paradigme semble être 
bénéfique pour le développement et l’épanouissement humain, eu égard à la place qu’il donne à la 
science. Cependant, il est une épée de Damoclès sur la tête de l’homme.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

16

Un aspect de ce paradigme contribue à la crise environnementale: c’est la croyance en la capacité de la 
technologie à résoudre tous les problèmes sans remettre en question les modèles économiques ou les 
modes de vie. Cette illusion du « solutionnisme technologique » conduit à une fuite en avant: plutôt 
que de réduire la consommation ou de transformer les structures socio-économiques, il s’agit d’inven-
ter de nouvelles technologies supposées compenser les dommages causés par les anciennes. Ce cercle 
vicieux aggrave le problème en entretenant la dépendance à des innovations de plus en plus complexes 
et coûteuses.

Ainsi, ce paradigme tend à négliger les considérations sociales, culturelles et écologiques plus larges au 
profit d’une approche réductionniste centrée sur la maximisation de l’efficacité et de la rentabilité de 
la technoscience. Les conséquences imprévues et les externalités négatives de ces interventions tech-
nologiques — par exemple la pollution des milieux naturels ou l’augmentation des émissions de gaz à 
effet de serre — sont souvent minimisées, voire ignorées dans les analyses. Le système technocratique 
privilégie l’optimisation des performances à court terme, et relègue au second plan les effets systémiques 
et intergénérationnels de nos choix collectifs.

1.3. Une crise intergénérationnelle appelant justice et responsabilité 

La crise écologique constitue un défi qui dépasse largement le cadre de la temporalité immédiate pour 
s’inscrire dans une dynamique longue, engageant conjointement les générations présentes et futures. 
Comme le rappelle avec force Avner De-Shalit, « Les questions environnementales concernent à la fois 
les contemporains et les générations futures » (De-Shalit, 1992, 311). Cette affirmation souligne un 
point essentiel: la crise environnementale n’est pas simplement une difficulté contemporaine, mais un 
phénomène structurel qui engage la responsabilité humaine sur plusieurs siècles.

L’un des traits majeurs de cette crise réside dans son inscription dans le temps long. Les effets du 
changement climatique, de la dégradation des sols, de l’effondrement de la biodiversité ou encore de 
l’acidification des océans ne se déploient pas dans l’immédiateté; ils résultent d’accumulations progres-
sives et produisent des répercussions qui se feront sentir bien après la disparition de ceux qui en sont 
aujourd’hui les principaux acteurs. Ainsi, les choix politiques, économiques et technologiques opérés 
aujourd’hui produisent des conséquences irréversibles qui conditionneront les conditions de vie des 
générations futures. Les enfants d’aujourd’hui — et plus encore ceux de demain — hériteront d’une 
planète profondément fragilisée si des mesures courageuses ne sont pas adoptées rapidement.

Dans cette perspective, la notion de responsabilité intergénérationnelle occupe une place centrale. Elle 
implique de reconnaître que la justice ne concerne pas uniquement les membres actuels d’une société, 
mais qu’elle doit également s’étendre à ceux qui ne sont pas encore nés. Or, comme l’ont montré de 



17

nombreux penseurs de l’éthique environnementale, cette extension de la justice est loin d’être intuitive. 
En effet, les générations futures ne peuvent ni protester ni revendiquer leurs droits; elles ne disposent 
pas d’un pouvoir politique permettant de faire valoir leurs intérêts. C’est pourquoi il revient aux gé-
nérations présentes d’adopter des principes moraux et juridiques capables de protéger leur avenir en 
anticipant les conséquences potentielles de nos actions actuelles.

La crise écologique impose donc de recourir à des principes d’équité intergénérationnelle. L’équité exige 
que chaque génération transmette aux suivantes un ensemble de conditions minimales permettant la 
vie, la santé, la liberté et l’épanouissement. Cela inclut non seulement la transmission de ressources 
matérielles (eaux, sols, biodiversité, énergies, atmosphère), mais aussi la préservation de la stabilité des 
écosystèmes, du climat et des régulations naturelles dont dépend toute vie humaine. Ne pas respecter 
ces exigences revient à commettre une injustice structurelle envers ceux qui ne peuvent se défendre: 
une injustice d’autant plus grave qu’elle est irréversible.

La justice intergénérationnelle repose également sur l’idée que les générations futures ont des droits 
implicites — celui de recevoir une planète habitable, des écosystèmes fonctionnels, un climat stable, 
mais aussi des institutions capables de garantir la paix, la sécurité alimentaire et l’accès aux ressources 
essentielles. En ce sens, l’exigence de responsabilité environnementale devient un impératif moral ab-
solu. Il s’agit non seulement de limiter les destructions en cours, mais aussi de prévenir activement les 
dommages futurs, en adoptant des modes de vie, des systèmes économiques et des politiques publiques 
compatibles avec la durabilité écologique.

Enfin, cette dimension intergénérationnelle appelle un véritable changement de paradigme moral. Elle 
exige de réévaluer le rapport de l’humanité au temps et à la nature. La modernité a souvent été mar-
quée par une logique du court terme, centrée sur l’efficacité immédiate, la croissance économique et la 
satisfaction des besoins présents. Or, la crise écologique nous oblige à réintroduire le long terme dans 
nos décisions collectives. Elle nous invite à sortir d’une vision de la nature comme simple ressource au 
service de l’homme pour renouer avec une conception relationnelle, où la nature devient un partenaire 
à respecter et à transmettre.

Ainsi, la crise écologique révèle la nécessité d’une refondation éthique et politique. Elle démontre que 
la justice ne peut être complète sans intégrer la dimension intergénérationnelle. Elle nous rappelle que 
la Terre ne nous appartient pas: elle nous est confiée pour que nous la transmettions, viable et féconde, 
à ceux qui viendront après nous.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

18

2. Le principe de juste épargne rawlsien: un outil pour la justice intergénérationnelle 

face à la crise écologique

Les problématiques environnementales relèvent par nature d’une dimension intergénérationnelle, 
en raison de la durée souvent très longue de leurs impacts et de la nécessité corrélative d’élaborer des 
réponses inscrites dans le temps long. En effet, des phénomènes tels que le changement climatique, 
l’érosion de la biodiversité ou la pollution des sols et des eaux ne se limitent pas à affecter les populations 
présentes : ils compromettent également, parfois de manière irréversible, les conditions d’existence des 
générations à venir. Ainsi, les émissions de gaz à effet de serre produites aujourd’hui continueront de 
modifier le climat pendant plusieurs décennies — voire plusieurs siècles — entraînant des répercussions 
considérables sur la santé humaine, la sécurité alimentaire, ainsi que sur la stabilité des écosystèmes. 
Ces effets toucheront des populations qui, n’ayant pas pris part aux décisions actuelles, en subiront 
néanmoins les conséquences les plus lourdes.

Dès lors, il apparaît indispensable d’adopter une approche éthique et politique tournée vers le long 
terme, attentive au bien-être des générations futures, afin d’éviter une exploitation irresponsable des 
ressources naturelles et de promouvoir une conception exigeante de la justice intergénérationnelle.

Cette préoccupation est d’ailleurs déjà au cœur du principe rawlsien de juste épargne, lequel prescrit 
la préservation d’un capital naturel, social et institutionnel suffisant pour permettre aux générations 
futures de mener une vie juste et décente. Rawls présente ce principe comme une règle de prudence 
collective visant à empêcher l’appauvrissement irréversible des ressources et des structures de base de 
la société, afin de ne pas compromettre les capacités d’action et les opportunités des générations à venir.

Cette orientation normative a conduit plusieurs théoriciens à proposer une extension environnementale 
du principe de juste épargne, bien que Rawls lui-même l’ait d’abord pensé dans un cadre essentielle-
ment socio-économique. Toutefois, avant d’examiner les arguments en faveur d’une telle extension, il 
convient d’expliciter avec précision la logique interne et les fondements philosophiques du principe.

2.1. L’ancrage du principe de juste épargne dans la position originelle

Dans son ouvrage Théorie de la justice, John Rawls entreprend d’élucider les fondements moraux et 
philosophiques du principe de juste épargne. Son analyse s’inscrit dans un projet d’ensemble : élaborer 
les principes susceptibles de régir une société juste. Dans cette perspective, Rawls s’attache à déterminer 
les conditions nécessaires à l’existence d’un tel ordre social.

Pour ce faire, il s’appuie méthodologiquement sur la position originelle, qu’il présente comme une refor-
mulation du cadre conceptuel du contrat social en vue de définir les principes d’une société juste. Pour 



19

comprendre pleinement sa portée, il convient de la replacer dans le prolongement de l’état de nature 
chez les philosophes classiques du contrat social et de saisir son articulation avec le voile d’ignorance, 
garant de l’impartialité.

Les théoriciens classiques du contrat social – Hobbes, Locke, Rousseau et Kant – conçoivent l’état de 
nature comme une condition prépolitique antérieure à l’instauration d’un ordre légitime. Hobbes y voit 
un état de guerre de tous contre tous justifiant l’autorité souveraine absolue ; Locke le décrit comme 
un état de liberté régi par la loi naturelle et garantissant la propriété ; Rousseau le conçoit comme une 
situation présociale marquée par l’égalité et l’autonomie ; Kant enfin dépasse l’approche naturaliste en 
faisant du contrat social un impératif rationnel structurant la légitimité du droit et de l’État, fondé sur 
la volonté universalisable des citoyens.

Rawls s’inscrit dans cette tradition tout en opérant une transformation radicale. Contrairement à ses 
prédécesseurs, qui reposent leur modèle sur des présupposés anthropologiques – un homme naturelle-
ment égoïste (Hobbes), raisonnable (Locke), libre mais perfectible (Rousseau) ou moralement autonome 
(Kant) –, Rawls construit un dispositif procédural qui évite d’assigner une nature fixe à l’être humain. 
Comme il l’indique : « Nous devons, d’une façon ou d’une autre, invalider les effets des contingences 
particulières qui opposent les hommes les uns aux autres et leur inspirent la tentation d’utiliser les 
circonstances sociales et naturelles à leur avantage personnel. » (Rawls, 2009, 168).

Il propose dès lors un cadre méthodologique où des agents rationnels, placés dans des conditions 
d’équité, déterminent les principes fondamentaux de la justice. L’originalité majeure de sa démarche 
réside dans l’introduction du voile d’ignorance, qui empêche les participants de connaître leur position 
sociale, leur richesse, leurs talents ou toute autre caractéristique contingente. Comme il l’explique : « 
Tout d’abord, personne ne connaît sa place dans la société, sa position de classe ou son statut social ; 
personne ne connaît non plus ce qui lui échoit dans la répartition des atouts naturels et des capacités, 
c’est-à-dire son intelligence et sa force. » (Ibid., 168–169). Par cette ignorance méthodologique, Rawls 
prévient la formulation de règles orientées vers l’intérêt particulier. La position originelle est ainsi conçue 
pour offrir une perspective impartialement équitable sur les questions de justice (Munoz-Dardé, 2023, 
71). Elle vise à établir les fondements d’une société juste où les principes sont choisis selon des critères 
universalisables et dépourvus de partialité.

Rawls fonde ensuite sa conception de la justice comme équité sur deux principes fondamentaux. Le 
premier, dit principe de liberté, affirme que chaque personne dispose d’un droit égal au système le 
plus étendu de libertés de base égales pour tous, compatible avec un même système de libertés pour 
autrui. Le second principe, dit d’égalité, stipule que les inégalités sociales et économiques doivent être 
organisées de manière à ce que, simultanément : (a) l’on puisse raisonnablement s’attendre à ce qu’elles 
soient à l’avantage de chacun ; (b) qu’elles soient attachées à des positions ouvertes à tous.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

20

Dans une reformulation ultérieure, Rawls précise ces principes pour mieux en souligner la portée 
normative. Le premier principe demeure inchangé, tandis que le second est affiné : les inégalités éco-
nomiques et sociales doivent être telles qu’elles soient (a) au plus grand bénéfice des plus désavantagés, 
dans la limite d’un juste principe d’épargne, et (b) attachées à des fonctions et positions ouvertes à 
tous, conformément au principe de juste égalité des chances. Cette reformulation recentre la justice 
sur l’amélioration effective du sort des plus défavorisés et introduit explicitement la dimension inter-
générationnelle à travers le principe de juste épargne.

Le principe de juste épargne est en effet étroitement lié au principe de différence, touchant à la ques-
tion des générations futures. Rawls admet que des inégalités sont possibles à condition qu’elles soient 
organisées de manière à bénéficier au maximum aux plus désavantagés tout en respectant un juste 
principe d’épargne. Il écrit : « Les inégalités économiques et sociales doivent être telles qu’elles soient 
au plus grand bénéfice des plus désavantagés, dans la limite d’un juste principe d’épargne. » (J. Rawls, 
2009, 341). Ce principe complète et prolonge le principe de différence en intégrant la question des re-
lations intergénérationnelles : « Il faut que les partenaires se mettent d’accord sur un principe d’épargne 
qui garantisse que chaque génération recevra son dû de ses prédécesseurs et, de son côté, satisfera de 
manière équitable les demandes de ses successeurs. » (Ibid., 327–328).

L’évolution interne du principe de différence mérite attention. Dans une première formulation, Rawls 
évoque un « avantage raisonnable pour chacun », expression vague qui permet de justifier des inégalités 
tant qu’elles semblent profitables globalement. Dans une seconde formulation, il recentre la légitimité 
des inégalités sur l’amélioration concrète de la situation des plus désavantagés. Enfin, dans une troi-
sième formulation, il intègre le principe de juste épargne, précisant que l’amélioration du sort des plus 
défavorisés ne peut compromettre les ressources nécessaires au bien-être des générations futures. Par 
cette évolution, Rawls confère au principe de différence une portée temporelle et morale accrue.

Le principe de juste épargne apparaît ainsi comme une composante interne du second principe de justice, 
et non comme un principe autonome. Subordonné au principe de différence, il en constitue l’expression 
intergénérationnelle. Il joue le rôle de régulateur temporel, encadrant les décisions structurelles de long 
terme touchant aux institutions économiques, sociales et politiques.

Cette intégration soulève plusieurs enjeux majeurs. D’une part, elle articule justice sociale et justice 
intergénérationnelle, en exigeant un équilibre entre réduction des inégalités présentes et transmission 
d’institutions justes, de ressources et d’un environnement viable aux générations futures. D’autre part, 
elle justifie moralement certains sacrifices présents, dans la mesure où une redistribution excessive 
pourrait compromettre la pérennité d’une société juste. Enfin, elle introduit une dimension temporelle 
de la justice, étendue au-delà du présent et ouverte vers l’avenir, incluant même implicitement les enjeux 
écologiques, puisqu’elle appelle à la préservation des conditions générales de vie.



21

Pour garantir la cohérence et la hiérarchie de ces principes, Rawls énonce trois règles de priorité. La 
première, la priorité de la liberté, affirme que les libertés fondamentales ne peuvent être restreintes 
que pour préserver l’ensemble du système des libertés et assurer à chacun une liberté équivalente ou 
supérieure ; aucune considération économique n’autorise leur limitation. La deuxième, la priorité de la 
justice sur l’efficacité, implique que le second principe de justice prime sur la maximisation du bien-être 
agrégé, contre l’utilitarisme qui sacrifierait les plus défavorisés. La troisième, interne au second principe, 
veut que la juste égalité des chances précède l’application du principe de différence : les inégalités ne 
sont acceptables que si tous ont eu, au préalable, des chances réellement égales d’accéder aux positions 
les plus avantageuses.

Ainsi, l’introduction du principe de juste épargne dans l’architecture rawlsienne constitue une avancée 
décisive : elle formalise une règle normative garantissant la pérennité d’une société juste à long terme 
en tenant explicitement compte de la responsabilité envers les générations futures. Elle étend la justice 
au-delà des relations contemporaines pour en faire à la fois une justice horizontale (entre membres 
d’une même génération) et verticale (entre générations). Elle s’inscrit dans une logique de transmission 
équitable des ressources et des institutions au sein d’une société durable. Rawls construit ainsi une 
théorie complète de la justice, articulant droits fondamentaux, égalité des chances, acceptabilité des 
inégalités et responsabilité morale envers l’avenir.

2.2.	 Le principe de juste épargne comme régulateur de la justice intergénérationnelle

Ce souci de justice intergénérationnelle, qui traverse le principe de juste épargne, est parfaitement illustré 
par certains auteurs, tel Axel Gosseries, notamment à travers la métaphore du bivouac. Il compare les 
générations à des randonneurs utilisant un abri de montagne: chaque génération doit laisser le bivouac 
dans un état aussi bon, voire meilleur, que celui dans lequel elle l’a trouvé, pour les générations suivan-
tes. Il propose, à titre d’exemples, quatre règles d’usage réellement en vigueur dans ce type de lieux : 
(1) « Prière de laisser le bivouac aussi propre que vous auriez souhaité le trouver vous-même – retirez 
les déchets laissés par d’autres si nécessaire » ; (2) « Prière de le laisser dans un état aussi bon que celui 
dans lequel vous l’avez trouvé » ; (3) « Prière de laisser le bivouac dans un état meilleur que celui dans 
lequel vous l’avez trouvé » ; (4) « Il est attendu des randonneurs qu’ils laissent le bivouac dans un état 
propre et rangé ». Chacune de ces règles correspond — une fois généralisée — à un principe de justice 
intergénérationnelle (Gosseries, 2001, 194).

Cette métaphore du bivouac souligne l’importance des comportements des générations successives 
dans la préservation et la transmission des ressources. Nous sommes ici au cœur d’un égalitarisme 
intergénérationnel qui constitue l’une des caractéristiques essentielles de la justice intergénérationnelle.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

22

Cet égalitarisme présent chez Rawls se retrouve également chez Brian Barry. Défenseur d’une norme 
égalitaire dans la justice intergénérationnelle, Barry affirme qu’« il ne faut pas restreindre l’éventail 
global des opportunités offertes aux générations successives » (Barry, 1978, 243). Par cette exigence, il 
souligne l’importance de transmettre aux générations futures des conditions de vie équivalentes à celles 
dont bénéficient les générations actuelles. Cet « éventail global des opportunités » englobe les ressources 
économiques, sociales, environnementales, culturelles et institutionnelles nécessaires à une vie digne 
et épanouie. Autrement dit, les décisions prises par une génération ne doivent pas compromettre la 
capacité des générations suivantes à accéder à ces opportunités fondamentales. Barry promeut ainsi 
une égalité qualitative entre les générations, selon laquelle les générations futures doivent recevoir non 
seulement des ressources suffisantes, mais aussi des conditions équitables pour prospérer, que ce soit 
en matière d’éducation, de droits fondamentaux, d’environnement ou de participation démocratique.

Somme toute, le principe de juste épargne est défini « comme un accord entre générations pour par-
tager équitablement la charge de la réalisation et du maintien d’une société juste » (Rawls, 2009, 330). 
Tel que formulé dans sa théorie de la justice, ce principe vise à garantir que chaque génération lègue 
aux générations futures un capital social et économique au moins aussi abondant que celui hérité des 
générations précédentes. Il repose sur l’idée d’une équité intergénérationnelle, selon laquelle les géné-
rations présentes portent une responsabilité morale à l’égard des générations futures, les obligeant à 
préserver les ressources nécessaires à leur bien-être et à leur épanouissement.

Néanmoins, se pose à ce stade la question de son application dans le domaine environnemental, car 
les problèmes écologiques contemporains menacent directement la capacité des générations futures à 
bénéficier d’un capital naturel suffisant.

2.3. Extension de la théorie rawlsienne de la justice dans les problématiques écologiques

Avec Jon Mandle, il apparaît clairement que la théorie rawlsienne de la justice sociale peut être étendue 
aux problématiques environnementales, dans la mesure où la sauvegarde de l’environnement constitue 
une exigence fondamentale de justice et où la dégradation écologique comporte des implications so-
ciales et politiques majeures. Cette extension repose sur une perspective qui considère la conservation 
de l’environnement non comme une simple autorisation, mais comme une exigence de justice à part 
entière. Il convient de noter que cette perspective s’inscrit dans une conception strictement politique 
de la justice, excluant tout appel à la valeur intrinsèque de la nature (Mandle, 2015, 253).

Cette interprétation, qui propose d’étendre la théorie rawlsienne de la justice sociale à la question 
environnementale, s’appuie ainsi sur une vision plaçant la protection de l’environnement au cœur 
des exigences de justice. Loin d’être un simple complément, la préservation de la nature devient une 



23

condition de possibilité d’une société équitable. Dès lors, la justice ne se limite plus à l’organisation des 
rapports entre les êtres humains; elle intègre une dimension environnementale essentielle.

Une telle lecture n’est pas isolée. Elle rejoint celle de Brent A. Singer, qui soutient également la perti-
nence et la faisabilité d’une application des principes rawlsiens à l’éthique environnementale (Singer, 
1988, 217-231).

Stephen M. Gardiner soutient lui aussi que le principe de « juste épargne » peut être appliqué aux ques-
tions environnementales, notamment dans le contexte du changement climatique. Il souligne que, dans 
le cadre national, ce principe incarne un devoir de transmission intergénérationnelle orienté vers la 
création et le maintien d’institutions justes. Ce devoir dépasse largement le simple devoir d’assistance: 
il ne vise pas seulement à répondre à des besoins urgents ou à compenser des déficits ponctuels, mais 
impose une exigence structurelle et durable de justice entre les générations. Ainsi, le principe de juste 
épargne ne se contente pas d’aider les plus défavorisés; il cherche à prévenir l’injustice future en posant 
les fondements d’un ordre équitable.

Dans son article « Rawls and climate change: does Rawlsian political philosophy pass the global test? », 
Gardiner fait partie de ceux qui considèrent que la philosophie politique de Rawls peut être appliquée 
à l’échelle mondiale (Gardiner, 2011, 125-151). S’interrogeant sur la possibilité d’une telle extension, 
alors même que la théorie a été initialement conçue pour une seule société domestique, il suggère que 
les rawlsiens trouveront les voies les plus fécondes dans des domaines encore peu explorés chez Rawls. 
Selon lui, le meilleur moyen d’étendre la théorie ne réside pas dans les « interventions internes » — telles 
que les biens premiers ou la satisfaction des besoins fondamentaux — mais dans les « interventions 
externes », encore négligées. Par ce terme, il entend l’introduction de principes, d’obligations ou de 
mécanismes dépassant le cadre d’une société fermée et permettant d’aborder la justice à l’échelle inter-
nationale ou globale, par exemple par des devoirs de justice entre États ou des formes de coopération 
mondiale pour la protection du climat.

Gardiner identifie à ce titre cinq axes d’approfondissement interne de la pensée rawlsienne permettant 
de répondre aux enjeux environnementaux tout en demeurant fidèles à l’éthique de la justice comme 
équité. Il s’agit :

(1) de l’extension des circonstances de la justice, notamment à travers une approche constitutive qui 
prend en compte les conditions écologiques de la coopération sociale ;

(2) de l’élargissement de la conception rawlsienne de la société, à partir d’une vision du développement 
centrée sur les capacités et les institutions ;

(3) de l’approfondissement du devoir de maintenir et promouvoir des institutions justes, en intégrant 
les contraintes écologiques à la stabilité des structures fondamentales ;

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

24

(4) d’une relecture du devoir d’assistance aux sociétés défavorisées, en tenant compte des vulnérabilités 
environnementales ;

(5) enfin, de l’adaptation du principe de juste épargne aux défis intergénérationnels posés par la crise 
écologique.

Ce dernier axe, au cœur de notre analyse, retient particulièrement l’attention de Gardiner. Il observe 
que, au niveau national, le principe de juste épargne favorise le devoir de créer et de maintenir des 
institutions justes, qu’il constitue une amélioration par rapport au simple devoir d’assistance et qu’il 
occupe un statut élevé au sein des principes de justice d’une société libérale (Gardiner, 2011, 143).

Cette approche est également reprise par Nicolas Lavoie. S’appuyant sur les travaux de Russ Manning 
(Manning, 1981), Lavoie propose une extension de la théorie rawlsienne intégrant explicitement les 
préoccupations environnementales. Selon lui, la préservation de la nature et des écosystèmes doit être 
considérée comme une exigence fondamentale de justice, au même titre que la transmission d’un capital 
social ou économique, afin de garantir aux générations futures les conditions d’une vie digne. Il souligne 
que la préservation d’institutions justes, assurant l’ordre public et la protection des droits fondamentaux, 
se trouve au cœur de la théorie de la justice. Or la dégradation environnementale et les pollutions liées 
à l’industrialisation et à la consommation effrénée portent gravement atteinte à la condition humaine et 
déstabilisent la société civile, affectant la santé et restreignant les choix disponibles pour les individus.

Dans cette perspective, Manning propose d’inclure la santé dans l’index des biens sociaux premiers, 
considérant qu’il est évident que les individus préfèrent disposer d’une meilleure santé. Cette inclusion 
tient compte des impacts majeurs de la dégradation environnementale sur la santé humaine, qui limitent 
la capacité des individus à mener une vie autonome.

Ces analyses montrent que la théorie de la justice rawlsienne peut non seulement être appliquée à l’éthique 
environnementale, mais aussi être enrichie par celle-ci. En effet, si cette théorie hiérarchise les besoins 
afin d’assurer la protection des libertés fondamentales et une répartition équitable des avantages sociaux, 
elle gagne en cohérence et en portée lorsqu’elle intègre la nécessité de préserver l’environnement. Les 
biens environnementaux essentiels apparaissent alors comme des conditions indispensables à l’exercice 
des droits fondamentaux et à l’édification d’une société véritablement juste et durable. L’intégration des 
biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation rawlsienne des besoins élargit ainsi notre 
compréhension de ce qui est requis pour garantir une répartition équitable des avantages sociaux.

À titre d’exemple, le droit à l’eau potable, à un air de qualité, à un climat tempéré ou à une alimentation 
non polluée peut être considéré comme aussi fondamental que la préservation des libertés de base. Cette 
extension souligne l’importance de prendre en compte les besoins environnementaux dans l’élaboration 
des principes de justice sociale. C’est pourquoi, selon Lavoie, Brendt Singer soutient que la théorie de 
Rawls doit être étendue afin d’inclure les biens environnementaux essentiels dans la hiérarchisation des 



25

besoins — position qu’il formule explicitement dans son analyse de Singer (Singer, 1988).

De plus, la dégradation de l’environnement appelle la mise en place de mesures sociales destinées à 
le protéger et à réguler l’usage des ressources naturelles. Une telle démarche peut être justifiée par les 
principes rawlsiens, dans la mesure où ceux-ci visent à accroître les opportunités offertes aux individus 
pour réaliser leurs projets de vie et à renforcer la structure de base de la société (Lavoie, 1998, 46).

En somme, l’intégration des préoccupations environnementales dans la théorie de Rawls permet 
d’appréhender plus justement les défis contemporains en matière de justice sociale et de respect des 
libertés fondamentales. Elle souligne l’importance de préserver l’environnement afin de garantir la santé, 
le bien-être et la liberté des individus, tout en mettant en lumière le rôle crucial des mesures sociales 
dans la protection du milieu naturel pour les générations présentes et futures. Pour autant, l’extension 
de la théorie rawlsienne à des problématiques environnementales demeure l’objet de réserves et de dou-
tes, en raison du cadre prioritairement économique dans lequel s’inscrit la notion de juste épargne. En 
effet, les avantages à distribuer au titre du deuxième principe de justice concernent essentiellement des 
biens économiques, ce qui rend moins évidente leur transposition à des biens naturels ou écologiques.

3. Réajuster le principe de juste épargne: vers une théorie de la juste éco-épargne 

Si le principe rawlsien de juste épargne constitue l’un des apports majeurs à la réflexion contempora-
ine sur la justice intergénérationnelle, son application au contexte écologique actuel révèle des limites 
théoriques et normatives qui ne peuvent plus être ignorées. Conçu dans un cadre où l’horizon des 
contraintes environnementales n’était pas encore pleinement perceptible, ce principe n’intègre pas ex-
plicitement les conditions biophysiques indispensables au maintien de sociétés justes. Or, l’entrée dans 
l’Anthropocène — époque où l’action humaine devient une force géologique — oblige à repenser de 
manière profonde les responsabilités que chaque génération porte à l’égard des générations futures. Les 
dégradations écologiques actuelles ne compromettent pas seulement les biens économiques transmis: 
elles atteignent les fondements mêmes de la vie humaine, affectant durablement les sols, l’eau, l’atmos-
phère, la biodiversité et la stabilité climatique.

Ce constat rejoint en partie les travaux d’Andrew Dobson, pour qui toute théorie de la justice doit 
impérativement intégrer ce qu’il nomme le capital naturel critique, c’est-à-dire l’ensemble des systèmes 
écologiques non substituables dont dépend la vie humaine. Dobson souligne que certaines pertes en-
vironnementales « ne peuvent être compensées par aucun gain économique ou technique », ce qui met 
en évidence une limite majeure du principe rawlsien fondé sur la substituabilité des biens premiers. 
Cette remarque renforce l’idée selon laquelle la justice intergénérationnelle ne peut être pensée sans 
reconnaître la dépendance des sociétés humaines à l’égard des écosystèmes.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

26

3.1. Statut du principe de juste épargne face aux défis écologiques

Il ne fait guère de doute que le principe de juste épargne présente des limites dans le contexte écologi-
que actuel . L’explication tient au fait que Rawls ne prend pas explicitement en compte les contraintes 
écologiques dans la formulation de ce principe. Or, il ne fait aucun doute que « Une théorie de la justice 
doit reconnaître la vulnérabilité profonde des êtres vivants et leur dépendance à l’égard de conditions 
naturelles stables pour s’épanouir. » (Nussbaum, 2006, 363). Face à l’urgence des défis environnementaux, 
il devient indispensable d’élaborer un cadre normatif plus adapté pour répondre à la problématique 
écologique. Toutefois, il serait excessif de considérer que le principe de juste épargne est totalement 
inopérant. Il a en effet le mérite d’introduire la question de la justice intergénérationnelle et la responsa-
bilité envers l’avenir. Néanmoins, dans sa formulation initiale, il demeure insuffisant pour appréhender 
la spécificité, la gravité et la complexité des défis écologiques contemporains.

L’objectif ici est de proposer un nouveau cadre éthique (Un dépassement nécessaire du cadre rawlsien), 
le principe de « juste éco-épargne », afin de mieux affronter ces enjeux environnementaux.

Plus précisément, en raison de la limite épistémologique du principe rawlsien, qui s’explique par le 
fait qu’il a été conçu dans un cadre théorique ne tenant pas pleinement compte de l’ampleur des défis 
écologiques, nous introduisons le concept innovant de « juste éco-épargne ». Celui-ci a pour ambition 
d’intégrer les enjeux environnementaux au cœur des relations entre générations. L’objectif est de montrer 
que le choix des principes fondamentaux d’une société équitable inclurait nécessairement la protection 
d’un environnement durable.

3.2. Fondement et portée normative du principe de juste éco-épargne

Le concept de juste éco-épargne vise à dépasser les limites du principe de juste épargne de Rawls en 
intégrant pleinement les contraintes écologiques qui conditionnent la vie humaine. Il s’agit de reconnaître 
que les générations présentes ne peuvent plus se contenter de transmettre des institutions justes et un 
capital social suffisant: elles doivent également préserver les conditions biophysiques indispensables à 
l’existence d’une société équitable. Cette exigence repose sur l’idée que la justice ne peut être assurée si 
les écosystèmes qui rendent la vie possible sont dégradés ou détruits.

Dans cette perspective, la juste éco-épargne constitue une extension nécessaire du cadre rawlsien car 
elle se fonde sur une compréhension plus fine de la dépendance humaine à l’égard de la nature. Les 
travaux d’Andrew Dobson éclairent ici la dimension normative de cette extension. Dobson souligne que 
certaines composantes de la nature relèvent du capital naturel critique, c’est-à-dire des éléments dont 
la perte est irréversible et rend impossible la poursuite d’une vie humaine digne. Contrairement à ce 
que supposait Rawls à propos de la substituabilité des biens premiers, Dobson insiste sur le fait que « 



27

certaines ressources environnementales n’ont pas d’équivalent fonctionnel et ne peuvent être remplacées 
par aucun bien économique ». Cette analyse montre que la justice intergénérationnelle doit impérative-
ment intégrer la préservation des systèmes écologiques essentiels, faute de quoi la transmission d’une 
société juste devient impossible.

Cette perspective rejoint les travaux de Bryan Norton, pour qui la valeur de la nature ne peut être 
appréhendée à travers une logique strictement welfariste ou anthropocentrée. Norton défend une 
conception prudentialiste et systémique de la préservation environnementale: il ne s’agit pas seulement 
de protéger des objets naturels isolés, mais de maintenir les processus écologiques dynamiques qui 
soutiennent la vie. Il affirme ainsi que les décisions humaines doivent être évaluées en fonction de leur 
capacité à préserver les systèmes écologiques non substituables dont dépend la stabilité à long terme des 
sociétés humaines. Une telle conception renforce la nécessité d’une juste éco-épargne visant à maintenir 
les conditions structurelles de la vie et non seulement certains biens environnementaux instrumentaux.

L’intégration de ces perspectives conduit à une redéfinition profonde des obligations intergénérationne-
lles. En effet, si la préservation des écosystèmes devient une condition de la justice, alors les générations 
présentes doivent limiter leur usage des ressources naturelles et éviter de compromettre les capacités 
futures de résilience écologique. Cette idée rejoint le concept d’ecological space développé par Tim 
Hayward (2006), selon lequel chaque génération et chaque communauté humaine dispose d’un espace 
écologique limité correspondant à la part de ressources et de services naturels qu’elle peut utiliser sans 
compromettre les droits des autres. Hayward soutient que la justice globale requiert une utilisation 
équitable de cet espace écologique, en tenant compte des inégalités historiques et des capacités réelles 
des pays à réduire leur impact environnemental.

Dans cette perspective, le principe de juste éco-épargne consiste précisément à transmettre un espace 
écologique viable, c’est-à-dire un ensemble de possibilités d’usage et de capacités d’action écologique 
équivalentes à celles dont disposent les générations présentes. Hayward laisse voir que « la justice en-
vironnementale impose que nul ne consomme plus que sa juste part de l’espace écologique global ». 
L’intégration de cette notion dans le cadre rawlsien élargi permet d’articuler la justice intergénérationnelle 
et la justice globale, en soulignant que la préservation des conditions naturelles n’est pas seulement un 
impératif moral à l’égard du futur, mais aussi une exigence de solidarité envers les peuples du présent.

Cette articulation entre Rawls, Dobson, Norton et Hayward montre que le principe de juste éco-épargne 
n’est pas un simple supplément écologique ajouté à la théorie de la justice: elle constitue une dimen-
sion essentielle de la justice elle-même. Le principe de juste éco-épargne implique que les générations 
présentes doivent non seulement préserver les écosystèmes existants, mais aussi restaurer ceux qui 
sont déjà dégradés. Une telle responsabilité dépasse la simple prudence pour devenir une obligation 
morale structurante, fondée sur la reconnaissance de la finitude du monde et de la vulnérabilité des 
systèmes naturels.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

28

De plus, la juste éco-épargne requiert une gouvernance environnementale adaptée. Les travaux de 
Norton sur la gestion adaptative des ressources naturelles soulignent l’importance d’une prise de déci-
sion flexible et polycentrique, capable d’ajuster continuellement les actions humaines en fonction des 
évolutions écologiques. Cette conception permet d’inscrire l’éco-épargne dans un cadre institutionnel 
dynamique où la justice intergénérationnelle devient un processus continu plutôt qu’un objectif figé.

En définitive, le principe de juste éco-épargne se présente comme une réponse normative complète à 
l’urgence écologique. En intégrant les apports de Dobson, Norton et Hayward, il propose une concep-
tion élargie de la justice qui inclut les biens naturels, les systèmes écologiques et les limites planétaires. 
Cette extension permet non seulement de corriger certaines insuffisances du cadre rawlsien, mais aussi 
de proposer une approche renouvelée de la responsabilité humaine à l’égard du monde.

3.3. Justice écologique, neutralité libérale et transformation du cadre rawlsien

La réflexion sur la juste éco-épargne conduit naturellement à interroger les limites du libéralisme politique 
rawlsien, notamment son principe de neutralité à l’égard des conceptions du bien. Rawls estime en effet 
qu’une société juste ne peut imposer une conception substantielle de la vie bonne. Toutefois, l’entrée 
des contraintes écologiques dans le champ de la justice rend cette neutralité difficile, voire impossible, 
à maintenir. Les exigences biophysiques de la planète ne relèvent pas de préférences individuelles ou 
de visions subjectives du bien: elles s’imposent à tous comme des conditions matérielles préalables sans 
lesquelles aucune théorie de la justice ne peut être opératoire.

C’est précisément ce que souligne Andrew Dobson, lorsqu’il affirme que la protection du capital naturel 
critique ne peut être laissée aux choix contingents des individus. Il écrit en effet que ce capital « possède 
les caractéristiques préconditionnelles requises » (Dobson, Justice and the Environment, 1998, 126)., 
c’est-à-dire qu’il constitue une base non négociable de toute coopération sociale. Cette observation remet 
en question la prétention libérale à la neutralité: préserver l’air pur, la fertilité des sols ou la stabilité du 
climat n’est pas une option morale parmi d’autres, mais une exigence fondamentale qui impose un cadre 
contraignant aux comportements individuels et collectifs. En ce sens, Dobson montre que la justice 
environnementale implique nécessairement une forme de perfectionnisme écologique minimal, qui 
reconnaît que certaines conditions matérielles doivent être protégées, indépendamment des opinions 
individuelles sur ce qui constitue une vie bonne.

De manière complémentaire, Bryan Norton (2005) met en lumière les implications politiques de ce-
tte transformation. Pour Norton, les sociétés humaines doivent adopter une perspective prudentielle 
plutôt qu’axiologique pour guider leurs choix environnementaux: il ne s’agit pas de déterminer ce qui 
est moralement bon, mais ce qui est nécessaire à la survie des systèmes qui rendent la vie possible. Ce 



29

déplacement permet de comprendre la préservation écologique non comme une imposition morale, 
mais comme une nécessité fonctionnelle. Norton insiste ainsi sur le fait que la durabilité environne-
mentale n’est pas une valeur, mais une condition préalable à toutes les valeurs possibles. Cela renforce 
l’idée que les principes de justice doivent tenir compte des limites écologiques structurelles, même si 
cela implique de contraindre certains comportements ou préférences individuelles.

À cette remise en cause de la neutralité libérale s’ajoute la perspective globale développée par Tim 
Hayward, qui insiste sur le caractère intrinsèquement distributif de la question écologique. Hayward 
montre que l’usage de l’espace écologique — c’est-à-dire l’ensemble limité des ressources naturelles et des 
services écosystémiques disponibles — doit faire l’objet d’une répartition équitable à l’échelle mondiale. 
Ses analyses montrent que « la justice exige que chacun dispose d’un droit à une part égale de l’espace 
écologique », (Hayward, Global Justice and the Distribution of Natural Resources, 2006) ce qui implique 
une régulation collective des émissions de gaz à effet de serre, de l’usage des sols, de la consommation 
énergétique et de l’exploitation des ressources naturelles. Cette exigence introduit nécessairement des 
contraintes sur les libertés individuelles et étatiques: nul ne peut consommer plus que sa part légitime 
sans porter atteinte aux droits fondamentaux des autres.

Ainsi, la juste éco-épargne implique une transformation profonde de la théorie rawlsienne. Si Rawls 
avait posé le principe de juste épargne comme un mécanisme permettant de préserver les conditions 
institutionnelles de la justice, Hayward, Dobson et Norton montrent qu’il est désormais indispensable 
de l’étendre aux conditions matérielles d’habitabilité du monde. Cette extension ne viole pas l’esprit du 
projet rawlsien; elle en réalise au contraire la promesse, en intégrant des données empiriques et écolo-
giques que Rawls n’avait pas pleinement pris en compte. Le maintien des institutions justes dépend de 
la préservation du socle écologique qui les rend possibles, et c’est pourquoi la juste éco-épargne apparaît 
comme la traduction contemporaine nécessaire du principe rawlsien.

Cette extension se traduit également par une évolution du rôle des institutions. Les perspectives de 
Norton sur la gouvernance adaptative montrent qu’une société juste doit mettre en place des mécanis-
mes résilients capables de répondre aux perturbations écologiques, même imprévisibles. Dans cette 
perspective, la justice n’est plus seulement une question de distribution, mais devient un processus 
dynamique d’ajustement mutuel entre les sociétés humaines et les écosystèmes. La juste éco-épargne 
exige donc des institutions qui soient à la fois robustes et flexibles, capables de préserver les conditions 
écologiques essentielles tout en permettant l’épanouissement humain.

Enfin, l’intégration de la justice écologique conduit à repenser la citoyenneté. Hayward propose en 
effet l’idée d’une citoyenneté écologique, fondée sur la reconnaissance de l’interdépendance globale de 
l’humanité et de sa responsabilité collective dans la gestion de l’espace écologique. Cette citoyenneté 
impose une solidarité transgénérationnelle et transnationale, puisque l’usage de l’espace écologique 
par un individu ou un pays affecte nécessairement les autres. La juste éco-épargne s’inscrit pleinement 

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

30

dans cette perspective : elle exige que chaque génération exerce sa liberté dans les limites écologiques 
nécessaires à la préservation des droits fondamentaux de toutes les générations futures.

Toutefois, nous devons souligner que l’application concrète du principe de juste éco-épargne pourrait 
se heurter à des obstacles politiques et économiques considérables qui freinent la transition vers une 
véritable justice écologique intergénérationnelle. Sur le plan politique, les démocraties contemporaines 
sont prisonnières de temporalités courtes : les décisions se prennent sous la pression des cycles électo-
raux, des sondages et de l’opinion publique, rendant difficile l’adoption de politiques dont les bénéfices 
n’apparaîtront que dans plusieurs décennies. Ce court-termisme est renforcé par la crainte pour les 
gouvernants d’imposer des mesures perçues comme impopulaires — sobriété énergétique, taxation 
carbone, restrictions à certaines formes de consommation — qui risquent de provoquer des résistances 
sociales, comme l’ont illustré les mouvements contestataires nés en réaction à des politiques environ-
nementales jugées injustes ou mal réparties. Les intérêts économiques en place pourraient constituer 
également un frein majeur : les secteurs dépendants des énergies fossiles ou des pratiques extractives 
exercent un lobbying puissant pour maintenir un statu quo rentable à court terme, tandis que les États 
craignent les pertes d’emplois ou de compétitivité internationale liées à une transition écologique trop 
rapide. S’y ajoutent les profondes inégalités Nord/Sud : les pays industrialisés, responsables de la majeure 
partie de la dégradation écologique passée, hésitent à assumer une part plus importante de l’effort, alors 
que les pays du Sud revendiquent légitimement leur droit au développement. Cette tension produit 
une paralysie politique où chacun attend que l’autre prenne l’initiative, ce qui rend difficile tout accord 
équitable sur la répartition du « coût » de l’éco-épargne mondiale. Enfin, l’absence d’une gouvernance 
écologique internationale véritablement contraignante laisse les engagements climatiques dépendre de 
la bonne volonté des États, favorisant les stratégies de contournement, les replis souverainistes et les 
arbitrages économiques immédiats au détriment de la préservation du capital naturel. Ainsi, l’exigence 
de juste éco-épargne se trouve confrontée à une combinaison de pressions électorales, d’intérêts éco-
nomiques enracinés, d’inégalités géopolitiques et de déficiences institutionnelles qui rendent sa mise 
en œuvre aussi urgente que difficile.

Conclusion

L’analyse menée dans cet article permet désormais de répondre clairement à la question directrice: le prin-
cipe rawlsien de juste épargne, dans sa formulation initiale, ne suffit pas à répondre aux défis écologiques 
contemporains. Conçu pour garantir l’équité socio-économique entre générations humaines, il demeure 
limité par son anthropocentrisme, son absence de prise en compte du capital naturel et son incapacité 
à saisir l’irréversibilité des dégradations environnementales. Toutefois, ce même principe — grâce à sa 
dynamique intergénérationnelle — offre une base normative féconde pour repenser la responsabilité 
envers l’avenir.



31

Le chemin parcouru a d’abord révélé que la crise écologique, marquée par la déstabilisation des systèmes 
naturels, la perte de biodiversité et les menaces pesant sur la survie humaine, oblige à refonder les condi-
tions mêmes de la justice entre générations. L’examen du principe de juste épargne a ensuite montré qu’il 
constitue un outil pertinent pour articuler responsabilité et équité intergénérationnelles, mais qu’il reste 
inapte à intégrer les limites planétaires et la vulnérabilité écologique. Enfin, l’étude des prolongements 
contemporains de la pensée rawlsienne a mis en lumière que, malgré des avancées significatives, une 
véritable justice écologique requiert un ajustement conceptuel plus profond que ce que Rawls permettait 
initialement.

C’est précisément sur cette base que nous avons proposé le principe de juste éco-épargne, conçu comme 
un prolongement nécessaire de la théorie rawlsienne à l’ère de l’Anthropocène. En reconnaissant le capital 
naturel essentiel comme un bien commun non substituable, ce principe permet de satisfaire l’exigence 
rawlsienne fondamentale de transmission équitable tout en intégrant les conditions écologiques minimales 
sans lesquelles aucune coopération sociale juste ne peut perdurer. La juste éco-épargne ne s’oppose donc 
pas à Rawls: elle réalise pleinement son intuition directrice — celle d’une responsabilité morale envers les 
générations futures — en l’ajustant aux contraintes biophysiques du monde contemporain.

Une telle reformulation ouvre toutefois un champ de réflexion plus vaste. Car si la juste éco-épargne 
fournit un cadre normatif renouvelé, sa mise en œuvre politique suppose de repenser nos modèles éco-
nomiques, la gouvernance des ressources naturelles et les institutions chargées de protéger le vivant. Elle 
invite également à articuler plus étroitement justice sociale et justice écologique, et à interroger la capacité 
réelle des sociétés humaines à transformer leurs pratiques collectives pour respecter les limites planétaires.

En définitive, penser la juste épargne en termes de juste éco-épargne ne revient pas à rompre avec Rawls, 
mais à prolonger et approfondir son projet philosophique. Il s’agit d’articuler équité, prévoyance et res-
pect du vivant afin de garantir une coexistence harmonieuse entre l’humanité et la nature, aujourd’hui et 
demain. À ce titre, l’évolution du cadre rawlsien proposée ici ouvre des perspectives nouvelles tant pour 
la philosophie politique que pour l’action publique, en offrant une boussole éthique apte à orienter les 
choix collectifs à l’ère de l’urgence écologique.

Ateba, M. and  Loic, M.(2025) ‘De la juste épargne à la juste éco-épargne:Repenser Rawls´a I´épreuve de I’urgence écologique´, Journal of Ethics, 
Economics and Common Goods, 22(2), p 8-32.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

32

References 

1.	 Abadi, J, Afeissa, H.-S. (2007) Éthique de l’environnement. Nature, valeur, respect. Paris: Vrin.
2.	 Barry, B. (1978) “Circumstances of justice and future generations. In: R.I. Sikora & B. Barry”, (eds.) Obligations to 

Future Generations. Philadelphia: Temple University Press, p205–248.
3.	 Cavallini, A. (2021) Non separi l’uomo ciò che Dio ha unito. Complessità ed ecologia integrale. Gregorianum,102(4), 

p899–915.
4.	 De-Shalit, A. (1992) “Environmental policies and justice between generations: On the need for a comprehensive the-

ory of justice between generations”, European Journal of Political Research, 21, p307–316.
5.	 Dobson, A. (1998) Justice and the Environment : Conceptions of Environmental Sustainability and Theories of Dis-

tributive Justice. Oxford: Oxford University Press
6.	 Dobson, A. (eds.)  (1999) Fairness and Futurity : Essays on Environmental Sustainability and Social Justice. Oxford: 

Oxford University
7.	 Gardiner, S. (2011) ‘Rawls and Climate Change: Does Rawlsian Political Philosophy Pass the Global Test?’, Critical 

Review of International Social and Political Philosophy, 14(2), p125–151.
8.	 GOSSERIES, A. (2001) « Une métaphore de la justice intergénérationnelle » Regards croisés sur l’économie, n° 33/1, 

p193-202.
9.	 Gosseries, A. (2001). “Une métaphore de la justice intergénérationnelle”. Regards croisés sur l’économie, 33(1), p193–

202.
10.	 Hayward, T (2006) “Global Justice and the Distribution of Natural Resources,” Political Studies 545(2), p349–369.
11.	 Hayward, T (2007) “Human Rights Versus Emissions Rights: Climate Justice and the Equitable Distribution of Eco-

logical Space,” Ethics & International Affairs, 21(4), p. 431–450.
12.	 Heidegger, M. (1980) Essai et conférences. Paris: Gallimard.
13.	 Heidegger, M. (1986) Chemins qui ne mènent nulle part. Paris: Gallimard.
14.	 Heidegger, M. (1995) Écrits politiques (1933–1966). Paris: Gallimard. (Publicados originalmente dans Der Spiegel.)
15.	 Jonas, H. (1990) Le Principe Responsabilité. Une éthique pour la civilisation technologique, Paris : Les Editions du 

Cerf.
16.	 Kant, I. (1789) Anthropologie du point de vue pragmatique. Première Partie, Livre I, §1.
17.	 Larrère, C. & Larrère, R. (2009) Du bon usage de la nature. Pour une philosophie de l’environnement. Paris: Flam-

marion.
18.	 Lavoie, N. (1998) Environnement et justice intergénérationnelle: présentation des justifications utilitaristes de Dieter 

Birnbacher et contractualiste de Brian Barry, suivie d’un examen critique du refus de reconnaître un principe de re-
distribution.  Mémoire de maîtrise, Université Laval.

19.	 Lucrèce (1964) De la Nature, trad. et notes de H. Clouard. Paris: Garnier-Frères.
20.	 Manning, R. (1981) ‘Environmental Ethics and John Rawls’ Theory of Justice’, Environmental Ethics, 3(2), p155–165.
21.	 Mbessa, D.-G & Nomo Fouda, F. (2025) L’Afrique subsaharienne face aux enjeux écologiques actuels, Paris : L’Har-

mattan.
22.	 Mbonda, E. & Hawi, R. (2015) “Concilier justice sociale, environnementale et climatique, Sen et Rawls”, Cahiers 

d’économie politique, 68(1), p119–145.
23.	 Munoz-Dardé, V. (2023) ‘Faut-il abandonner la position originelle?’, Les Études Philosophiques, (145), p 69–86.
24.	 Norton, B. (2005) Sustainability: A philosophy of adaptive ecosystem management. Chicago: University of Chicago 

Press.
25.	 Nussbaum, M. C. (2006) Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge (MA): Harvard 

University Press.
26.	 Rawls, J. (2009) Théorie de la justice. Paris: Points.
27.	 Singer, B.A. (1988) “An extension of Rawls’ theory of justice to environmental ethics”, Environmental Ethics, 1.



JOURNAL ETHICS, ECONOMICS AND COMMON GOODS

72

No. 22 (2)
July - December 2025.


	Ethics
	Contraportada



